
E
S

T
U

D
IO

S
   

 M
IR

OB
RI

GE
NS

ES

4 E S T U D I O S
MIROBRIGENSES

E
S

T
U

D
IO

S
M

IR
OB

RI
GE

NS
ES

4

Centro de Estudios Mirobrigenses
C.E.C.E.L. - C.S.I.C.

2017

E S T U D I O S
MIROBRIGENSES

111

E
S
T
U
D
IO
S
M
IR
OB
RI
GE
NS
ES

E S T U D I O S MIROBRIGENSES 111

E
S
T
U
D
IO
S

M
IR
OB
RI
GE
NS
ES

Centro de Estudios Mirobrigenses
C.E.C.E.L. - C.S.I.C.

2012

PEDIDOS E INTERCAMBIO

CENTRODE ESTUDIOS MIROBRIGENSES
CASA MUNICIPAL DE CULTURA

Plaza del Conde, 2
Apartado de Correos 59
37500 Ciudad Rodrigo
Teléfonos: 923 46 18 62 y 618 955 456
www.centrodeestudiosmirobrigenses.es
secretaria@centrodeestudiosmirobrigenses.es

Centro de Estudios Mirobrigenses

EXCMO. AYUNTAMIENTO
DE CIUDAD RODRIGO

111

PATROCINA

78681-ESTUDIOS MIROBRIGENSES III-CUB:Maquetación 1  16/10/12  14:10  Página 1

E S T U D I O S
MIROBRIGENSES

111

E
S
T
U
D
IO
S
M
IR
OB
RI
GE
NS
ES

E S T U D I O S MIROBRIGENSES 111

E
S
T
U
D
IO
S

M
IR
OB
RI
GE
NS
ES
Centro de Estudios Mirobrigenses

C.E.C.E.L. - C.S.I.C.
2012

PEDIDOS E INTERCAMBIO

CENTRODE ESTUDIOS MIROBRIGENSES
CASA MUNICIPAL DE CULTURA

Plaza del Conde, 2
Apartado de Correos 59
37500 Ciudad Rodrigo
Teléfonos: 923 46 18 62 y 618 955 456
www.centrodeestudiosmirobrigenses.com
secretaria@centrodeestudiosmirobrigenses.com

Centro de Estudios Mirobrigenses

EXCMO. AYUNTAMIENTO
DE CIUDAD RODRIGO

111

PATROCINA

78681-ESTUDIOS MIROBRIGENSES III-CUB:Maquetación 1  16/10/12  14:10  Página 1

E S T U D I O S
MIROBRIGENSES

111

E
S
T
U
D
IO
S
M
IR
OB
RI
GE
NS
ES

E S T U D I O S MIROBRIGENSES 111

E
S
T
U
D
IO
S

M
IR
OB
RI
GE
NS
ES

Centro de Estudios Mirobrigenses
C.E.C.E.L. - C.S.I.C.

2012

PEDIDOS E INTERCAMBIO

CENTRODE ESTUDIOS MIROBRIGENSES
CASA MUNICIPAL DE CULTURA

Plaza del Conde, 2
Apartado de Correos 59
37500 Ciudad Rodrigo
Teléfonos: 923 46 18 62 y 618 955 456
www.centrodeestudiosmirobrigenses.com
secretaria@centrodeestudiosmirobrigenses.com

Centro de Estudios Mirobrigenses

EXCMO. AYUNTAMIENTO
DE CIUDAD RODRIGO

111

PATROCINA

78681-ESTUDIOS MIROBRIGENSES III-CUB:Maquetación 1  16/10/12  14:10  Página 1

E S T U D I O S     MIROBRIGENSES 4

Presentación.................................................................................................................................................................... 	 9-10

Sección Estudios

Un artista en apuros: el Cabildo de la catedral de Ciudad Rodrigo 
contra Rodrigo Alemán................................................................................................................................................... 	 13-32
Ángel Bernal Estévez

El testamento de Antonio del Águila, obispo de Guadix y 
de Zamora....................................................................................................................................................................... 	 33-58 
José Ignacio Martín Benito

Gonzalo Vicioso Pacheco. Un laico mirobrigense, ¿teólogo heterodoxo? Año 1585..................................................... 	 59-90 
Justo García Sánchez 

Magia, hechicería, género, sexualidad e Inquisición en 
Ciudad Rodrigo (1584-1614)......................................................................................................................................... 	 91-122 
Juan José Sánchez-Oro Rosa

Música y ceremonia en la Catedral de Ciudad Rodrigo en el 
Sínodo Diocesano del obispo Martín de Salvatierra (1592).......................................................................................... 	123-150
Francisco Rodilla León

Memorias del Puente de Barba del Puerco durante la Guerra 
de la Independencia........................................................................................................................................................ 	151-204 
Miguel Angel Largo Martín

Ciudad Rodrigo en la llamada “edad de plata”............................................................................................................ 	205-224
José Luis Puerto

La Socampana mirobrigense.......................................................................................................................................... 	225-254
Ángel de Luis Calabuig

El Carnaval de Ciudad Rodrigo en el primer lustro del 
siglo XX (1901-1905)...................................................................................................................................................... 	255-280
Juan Tomás Muñoz Garzón

Agrónimos y otros topónimos menores de Robleda: los nombres 
del suelo en el sistema de explotación tradicional......................................................................................................... 	281-308
Ángel Iglesias Ovejero

Sección Varia

Obituario de Pilar Magadán Chao (1942-2016).......................................................................................................... 	311-320
José Ramón Cid Cebrián

Balada en esperanza para despedir a Pilar Magadán Chao........................................................................................ 	321-324
Santiago Corchete Gonzalo

Acercamiento a la figura de Enrique García Medina................................................................................................... 	325-338
Carlos García Medina

Conmemoración XXV Aniversario de la creación del 
Centro de Estudios Mirobrigenses (1991-2016)

Acto de imposición de la insignia del Centro de Estudios Mirobrigenses al ex Alcalde de Ciudad Rodrigo, 
don Miguel Cid Cebrián. Ciudad Rodrigo, 21 de octubre de 2016. Intervenciones: Presidente del CEM, 
representante del Ayuntamiento en el CEM, Miguel Cid Cebrián................................................................................. 	341-350

Recensiones Bibliográficas............................................................................................................................................ 	351-366

Normas para la publicación de Artículos 
en Estudios Mirobrigenses............................................................................................................................................ 	367-370

Publicaciones del Centro de Estudios Mirobrigenses................................................................................................ 	371-376

Índice 





E s t u d i o s
Mirobrigenses

VWX

Centro de Estudios Mirobrigenses
2017



ESTUDIOS MIROBRIGENSES
N.º 4

Centro de Estudios Mirobrigenses
Confederación Española de Centros de Estudios Locales (C.E.C.E.L.)

Consejo Superior de Investigaciones Científicas (C.S.I.C.)

Consejo de Redacción: 
Presidente:	 José Ignacio Martín Benito

Vocales:	 Pilar Huerga Criado

	 M.ª Paz De Salazar Y Acha

	 Juan José Sánchez-Oro Rosa

Secretaria:	 M.ª Del Socorro Uribe Malmierca

Portada:	 Patio de la casa del mayorazgo de los Águila (Ciudad Rodrigo).
	 (Foto JIMB).

Contraportada:	 Privilegio de Fernando II por el cual da a la Catedral y al Obispo la 
tercera parte de heredad del Rey en Ciudad Rodrigo y su término, 
haciéndole entrega también de la ciudad de Oronia, año 1168.

© CENTRO DE ESTUDIOS MIROBRIGENSES

ISSN: 1885-057X
Depósito Legal: S. 491-2005

Imprime: Gráficas EUJOA, S.A.
33199 Meres - Siero - ASTURIAS



A Pilar Magadán Chao

In Memoriam





ÍNDICE

Presentación.............................................................................................	 9

Sección Estudios

Un artista en apuros: el Cabildo de la catedral de Ciudad Rodrigo 
contra Rodrigo Alemán............................................................................	 13
Ángel Bernal Estévez

El testamento de Antonio del Águila, obispo de Guadix y 
de Zamora................................................................................................	 33 
José Ignacio Martín Benito

Gonzalo Vicioso Pacheco. Un laico mirobrigense, ¿teólogo 
heterodoxo? Año 1585..............................................................................	 59 
Justo García Sánchez 

Magia, hechicería, género, sexualidad e Inquisición en 
Ciudad Rodrigo (1584-1614)..................................................................	 91 
Juan José Sánchez-Oro Rosa

Música y ceremonia en la Catedral de Ciudad Rodrigo en el 
Sínodo Diocesano del obispo Martín de Salvatierra (1592)...................	 123
Francisco Rodilla León

Memorias del Puente de Barba del Puerco durante la Guerra 
de la Independencia.................................................................................	 151 
Miguel Angel Largo Martín

Ciudad Rodrigo en la llamada “edad de plata”.....................................	 205
José Luis Puerto

La Socampana mirobrigense...................................................................	 225
Ángel de Luis Calabuig

El Carnaval de Ciudad Rodrigo en el primer lustro del 
siglo XX (1901-1905)...............................................................................	 255
Juan Tomás Muñoz Garzón



8	 Índice

Agrónimos y otros topónimos menores de Robleda: los nombres 
del suelo en el sistema de explotación tradicional..................................	 281
Ángel Iglesias Ovejero

Sección Varia

Obituario de Pilar Magadán Chao (1942-2016)...................................	 311
José Ramón Cid Cebrián

Balada en esperanza para despedir a Pilar Magadán Chao.................	 321
Santiago Corchete Gonzalo

Acercamiento a la figura de Enrique García Medina............................	 325
Carlos García Medina

Conmemoración XXV Aniversario de la creación del 
Centro de Estudios Mirobrigenses (1991-2016)

Acto de imposición de la insignia del Centro de Estudios Mirobrigenses 
al ex Alcalde de Ciudad Rodrigo, don Miguel Cid Cebrián. 
Ciudad Rodrigo, 21 de octubre de 2016. Intervenciones: 
Presidente del CEM, representante del Ayuntamiento en el CEM, 
Miguel Cid Cebrián..................................................................................	 341

Recensiones Bibliográficas.....................................................................	 351

Normas para la publicación de Artículos 
en Estudios Mirobrigenses.....................................................................	 367

Publicaciones del Centro de Estudios Mirobrigenses.........................	 371



GONZALO VICIOSO PACHECO.
UN LAICO MIROBRIGENSE,

¿TEÓLOGO HETERODOXO? AÑO 1585

Justo García Sánchez*

RESUMEN: Un seglar de Ciudad Rodrigo, de profesión comerciante de frutas y cerea-
les, asiste a una representación teatral de un auto sacramental, en la fiesta de La En-
carnación, 25 de marzo, y manifiesta, en presencia de testigos, que no podía aparecer 
el Hijo de Dios al principio, porque todavía no se había encarnado, de modo que fue 
interpretado en la Inquisición como doctrina herética y blasfema, instruyéndose un 
proceso doble, en primera instancia ante el provisor de Ciudad Rodrigo, y en segun-
da instancia en el tribunal de Llerena, donde abjuró de levi y se le impuso una pena 
penitencial de oír misa en traje de penitente, así como una multa de numerario para 
los gastos del Santo Oficio, además de confesar públicamente su adhesión al dogma 
católico trinitario y cristológico.

PALABRAS CLAVE: Gonzalo Vicioso Pacheco – Ciudad Rodrigo – Inquisición – here-
jía – siglo XVI – Auto sacramental – Diócesis Civitatense

SUMMARY: A lay person of Ciudad Rodrigo, a merchant of fruits and cereals, attends 
a theatrical performance of a sacramental, the feast of the Incarnation, March 25, and 
manifested in the presence of witnesses, that the Son could not appear God at first 
because there was still not incarnated, so that was interpreted in the Inquisition as 
heretical and blasphemous doctrine, instructing a double process in the first instance 
to the vicar of Ciudad Rodrigo, and in the second instance in the tribunal of Llerena, 
where he abjured de levi and imposed a penalty of penitential hear Mass in suit pe-
nitent and a fine of cash for the expenses of the Holy Office, in addition to publicly 
confess their adherence to the Trinitarian and Christological Catholic dogma.

———
Estudios Mirobrigenses, 4 (2017) pp. 59-90

*   Catedrático de Derecho Romano. Universidad de Oviedo. In memoriam de Nicasio García Sán-
chez †.



60	 Justo García Sánchez

KEYWORDS: Gonzalo Vicioso Pacheco – City Rodrigo – heresy – 16th century – Eu-
charistic play – diocese Civitatense – Inquisition

1.	 INTRODUCCIÓN

Es una communis opinio, entre historiadores de la vida secular y ecle-
siástica, por lo que concierne a los diversos ámbitos de la sociedad y de la 
cultura, que Ciudad Rodrigo tuvo su Siglo de Oro en la decimosexta centuria. 
Si la mayor parte de los grandes edificios monumentales intramuros fueron 
levantados entonces por las nobles familias de Miróbriga, como muestra en 
nuestra Plaza Mayor el actual inmueble de los Abarca, y anteriormente del 
primer marqués de Cerralbo1, no fue menor la altura alcanzada por la cultura 
literaria de los ciudadanos, como muestran Feliciano de Silva, con sus famo-
sos libros de caballería, o Cristóbal de Castillejo, ilustre poeta y secretario del 
emperador Fernando.

Todavía fue más trascendente, en España y Europa, el vigor que sentían 
nuestros ancestros respecto de la vida eclesiástica2, con manifestaciones muy 
relevantes en personas, clérigos o laicos, y realizaciones al servicio de la so-
ciedad, destacando prelados como los cardenales Juan Pardo Tavera y Pedro 
Pacheco3, o los obispos Diego de Covarrubias y Diego de Simancas4, por 
citar algunos casos, pero también capitulares insignes de origen local, desde 
los Águila, a partir del nominado Antonio, obispo de Zamora y patrono de 
la capilla funeraria que existía en honor de su linaje en el convento de San 
Francisco, hoy en ruinas, tras la Guerra de la Independencia, cuyo Calvario 
de Juan de Juni esperamos ver retornado a nuestra localidad, o los Pacheco, 

1  Vid. por todos, Vid. por todos, HERNÁNDEZ VEGAS, Mateo, Ciudad Rodrigo.La Catedral y la Ciu-
dad, vol. II, Ciudad Rodrigo, 1935, reimpr. facs., Salamanca, 1982, pp. 39-56; SENDÍN CALABUIG, Manuel, 
Arquitectura y heráldica de Ciudad Rodrigo: (siglos XV y XVII), Salamanca, CES, 1972; 2ª ed., Salamanca, 
CSIC, 1986.

2  Vid. por todos, MARTÍN BENITO, José Ignacio, Historia de las Diócesis españolas. 18. Iglesias de 
Ávila, Salamanca y Ciudad Rodrigo. Coord. Teófanes Egido, Madrid, BAC, 2006, pp. 408-463.

3  SÁNCHEZ CABAÑAS, Antonio, Historia Civitatense. Estudio introductorio y edición de Ángel Ba-
rrios García e Iñaki Martín Viso, Salamanca, 2001, pp. 284-288 y 296-298; AA. VV., Episcopologio Civitaten-
se. Historia de los Obispos de Ciudad Rodrigo (1168-2009), Salamanca, CEM, 2010, pp. 165-170 y 181-184.

4  Vid. por todos, GONZÁLEZ DÁVILA, Gil, Theatro eclesiástico de las Ciudades, e Iglesias catedrales 
de España. Vidas de sus obispos y cosas memorables de sus obispados, vol. 1, que contiene las Iglesias de 
Avila, Salamanca, Vadajoz, Astorga, Osma y Ciudad Rodrigo, Salamanca, imp. de Antonia Ramírez viuda, 
1617; id., Theatro eclesiástico de la Iglesia de Ciudad Rodrigo, Ciudad Rodrigo, CEM, 2000, pp. 31-42; HER-
NÁNDEZ VEGAS, Mateo, Ciudad Rodrigo. La Catedral y la Ciudad, vol. II, Ciudad Rodrigo, 1935, reimpr. 
facs., Salamanca, 1982, pp. 57-62.



Gonzalo Vicioso Pacheco, un laico mirobrigense, ¿teólogo heterodoxo? Año 1585	 61

especialmente el cardenal Francisco Pacheco de Toledo5 y su fundación de 
la colegiata, prevista en su testamento, que da lugar, en el siglo XVII, a la 
conocida como capilla de Cerralbo6.

Siempre nos llamó la atención, que en pleno siglo XVI, coincidiendo con 
la cumbre universal alcanzada en el ámbito de las letras –(singularmente en 
Teología y Derecho, Civil o Canónico)– por la Universidad de Salamanca, dos 
de sus ilustres alumnos, foráneos de la provincia salmantina, pero arraigados 
en el territorio, eligieran la diócesis Civitatense, y el desempeño de una pre-
benda de oficio en su cabildo catedralicio, para desarrollar la actividad, como 
clérigos e intelectuales, a lo largo de casi media centuria.

Nos referimos al lectoral, entre 1557 y 1559, posterior magistral, desde 
esta última fecha hasta su óbito en 1593, Miguel de Palacios Salazar, de ori-
gen granadino y profesor de Teología en el Estudio Universitario de la ciudad 
del Tormes, que recaló en Miróbriga después de un fugaz paso por León7, 
y Juan Gutiérrez Vázquez, de origen placentino, convertido en doctoral de 
la catedral Civitatense desde 1577, además de provisor en nuestra diócesis8.

Cuando visitamos el recinto histórico mirobrigense, sorprende que en 
el lugar conocido como Rinconada de la Pasión, porque allí se ubica, desde 
finales del siglo XV, el Hospital que fundaron los Reyes Católicos, merced 
a una cofradía formada por clérigos y laicos, para atender a los pobres me-

5  Vid. GARCÍA SÁNCHEZ, Justo, “D. Francisco Pacheco de Toledo, primer arzobispo de Burgos, 
licenciado en Cánones por la Universidad Pontificia de Salamanca”, Burgense. Revista de Teologia, vol. 
26/2, pp. 543-557, e Hispania, vol. 46, 1986, 283-298; id., “Aspectos histórico-jurídicos de algunas relaciones 
académicas hispano-portuguesas durante el siglo XVI”, REDC, vol. 66, 2009, pp. 25-111.

6  Vid. por todos, HERNÁNDEZ VEGAS, Mateo, Ciudad Rodrigo. La Catedral y la Ciudad, vol. II, 
Ciudad Rodrigo, 1935, reimpr. facs., Salamanca, 1982, pp. 93-102; MARTÍN BENITO, José Ignacio, Historia 
de las Diócesis españolas. 18. Iglesias de Ávila, Salamanca y Ciudad Rodrigo. Coord. Teófanes Egido, 
Madrid, BAC, 2006, p. 410.

7  Vid. por todos, GARCÍA SÁNCHEZ, Justo, “Aproximación a la biografía académica de Miguel de 
Palacio Salazar, catedrático de Teología nominal en Salamanca (1550-1555) y canónigo civitatense (1557-
1593)”, Estudios históricos salmantinos. Homenaje al P. Benigno Hernández, coords. José Antonio Bonilla 
y José Barrientos, Salamanca, 1999, pp. 413-441; id., “Miguel de Palacio Salazar, fundador en 1585 del 
colegio de San Miguel de los PP. Agustinos de Ciudad Rodrigo”, en Archivo Agustiniano, vol. 82, 1998, 
pp. 3-105, y vol. 93, 1999, pp. 203-301. Una primera reseña bio-bibliográfica del teólogo-jurista, vid. 
ALONSO RODRÍGUEZ, Bernardo, “Monografías de moralistas españoles sobre temas económicos (siglo 
XVI)”, Repertorio de Historia de las Ciencias Eclesiásticas en España, vol. 2, Salamanca, 1971, p. 174. Su 
síntesis de la doctrina teológica, DURÁN, Leopoldo, Miguel de Palacios: un gran teólogo desconocido, 
Madrid 1988. Recientemente, sobre la moral económica, vid. BARRIENTOS GARCÍA, José, Repertorio de 
moral económica (1536-1670). La Escuela de Salamanca y su proyección, Pamplona, 2011, pp. 261-267.

8  Vid. por todos, GARCÍA SÁNCHEZ, Justo, “Juan Gutiérrez. Abogado y jurista placentino, graduado 
en Leyes por la Universidad de Salamanca”, Alcántara, vol. 8, 1986, pp. 7-21 y vol. 9, 1986, pp. 37-50; id., 
Salamanca. Revista provincial de Estudios, vols. 24-25, 1987, pp. 83-111; id., “Datos inéditos en la biografía 
de Juan Gutiérrez Vázquez, Legista salmantino del siglo XVI, REDC, vol. 61, 2004, pp. 473-458.



62	 Justo García Sánchez

nesterosos, a través de la donación de la casa y corrales que pertenecían a 
los judíos expulsos9, aparece una inscripción, encima del dintel de la puerta 
lateral del noble edificio que albergó durante centurias a la comunidad miro-
brigense de Agustinos calzados, que se trasladaron de San Agustín el Viejo, 
en el denominado valle de la Corte de los Ángeles, extramuros, a una nueva 
sede con relevante templo, ambos intramuros, bajo patrocinio de la insigne 
familia local de los Garci López de Chaves10, merced a cuyo influjo profesara 
en la Orden, a los dieciocho años, el poeta mirobrigense del siglo XVIII, fray 
Diego Tadeo González, también conocido como Delio, especialmente famo-
so por su Murciélago alevoso.

En el edificio monumental que hoy pervive, a pesar de la Guerra de 
Sucesión a la Corona hispana, a principios del siglo XVIII, y de los dos Si-
tios graves que soportó Miróbriga en la Guerra de la Independencia, 1810 y 
1812, todavía se lee en la actualidad: “Estas escuelas dotó el Maestro Palacios 
para enseñanza de Artes, Teología Escolástica y Sagrada Escritura. Año 1585”. 
Estos estudios estaban reconocidos por la Universidad de Santa Catalina de 
Toledo.

No es momento de explicar la relevancia del teólogo granadino, fun-
dador de esas cátedras11, cuya recta ejecución se encarga al cabildo ca-
tedralicio y a la comunidad religiosa de San Agustín, aunque es preciso 
tener presente que la organización de los estudios de Teología Escolástica, 
con renta suficiente para su docencia, se impartía no solamente a favor de 
los clérigos civitatenses o de los religiosos, que asistían a sus aulas, sino 
también de seglares externos, que recibían esa formación, por su propia 
iniciativa.

9  Vid. por todos, GARCÍA SÁNCHEZ, Jerónimo, “Ordenanzas de la cofradía del hospital de la Pasión 
de Ciudad Rodrigo”, REDC, vol. 72.149, 2015, pp. 457-508.

10  Vid. por todos, HERNÁNDEZ VEGAS, Mateo, Ciudad Rodrigo. La Catedral y la Ciudad, vol. II, 
Ciudad Rodrigo, 1935, reimpr. facs., Salamanca, 1982, pp. 33-35 y 251-259.

11  Se ha valorado mucho su obra Adversus Antoniana Margarita, Medina del Campo 1555, de 
excepcional interés para los filósofos, que han presentado una traducción y estudio de la misma en los 
últimos decenios, pero tiene mucha mayor relevancia que fuera uno de los últimos intelectuales que co-
mentaron íntegramente a Pedro Lombardo, el Maestro de las Sentencias, que era la obra de estudio en las 
Facultades de Teología europeas desde la Baja Edad Media, hasta la renovación introducida por Francisco 
de Vitoria, que colocó en el centro la Suma Theologica de Santo Tomás de Aquino. En una valoración de 
las doctrinas económicas, desde la perspectiva de los integrantes de la denominada Escuela de Salaman-
ca, José Barrientos no ha dudado en señalar que es “una de las grandes figuras españolas del siglo XVI”, 
matizando que en su Praxis Theologica de contractibus, Salamanca 1585, “hace muchas referencias a la 
realidad económica circundante (Ciudad Rodrigo y diócesis Civitatense), bajando incluso a examinar casos 
y situaciones de la propia ciudad en que vive –Ciudad Rodrigo–, significa una fuente de primer orden para 
conocer la realidad económica española…”. BARRIENTOS GARCÍA, José, Repertorio de moral económica 
(1536-1670). La Escuela de Salamanca y su proyección, Pamplona, 2011, pp. 261 y 263.



Gonzalo Vicioso Pacheco, un laico mirobrigense, ¿teólogo heterodoxo? Año 1585	 63

Bastará referir, a este respecto, la cláusula del contrato fundacional, sus-
crito por parte del capitular y antiguo docente de Teología Nominal en la 
Universidad de Salamanca, maestro en Artes y licenciado en Teología, quien, 
como único aspirante, renunció a la oposición de la cátedra de Prima de 
Teología, que había desempeñado inmediatamente antes Melchor Cano O. 
P., nombrado obispo de Canarias, y con anterioridad fray Francisco de Vitoria 
O. P., que era uno de sus maestros, y a la que renunció, a ruegos del claustro 
universitario, para permitir que la propia Universidad la otorgara, sin concur-
so-oposición, al que era catedrático de Vísperas de Teología, fray Domingo 
de Soto, recién llegado del Concilio de Trento12:

En la cáthedra de Theologia Escolastica se leeran los Sentenciarios 
del dicho Maestro Miguel de Palacios13 en los dos primeros años el primero 
segundo y tercero, en otros dos el quarto libro con lo de contractibus et 
restitutione14.

Las oras de las lectiones: la lection de Artes con la de Theologia 
Escolastica será en tiempo de invierno por la mañana de siete a ocho, de 
verano de seis a siete; por la tarde entrambas a dos lectiones de tres a quatro.

Tendra cuidado el lector de Artes y de Theologia de pedir quenta de las 
lectiones a sus discipulos, y que las repitan después de leidas, y los mesmos 
cathedraticos amonesten a los seglares que vengan a las lectiones y esten 
obligados a reprehender los que fueren negligentes en sus estudios, para 
que se enmienden, y alaben a los que bien procedieren en ellos, y a la 
una despues de comer tengan su conferencia de lo que an oido, teniendo 
cuidado los lectores de encomendar las conclusiones de lo leido, a las quales 
si alguno quisiere argüir sea admitido.

La pregunta, que asalta a cualquiera de los que conocen la historia lo-
cal de Ciudad Rodrigo, viene de la falta de fundamento aparente para su 

12  Cf. GARCÍA SÁNCHEZ, Justo, “Miguel de Palacio Salazar, fundador en 1585 del Colegio de San 
Miguel de los PP. Agustinos de Ciudad Rodrigo”, Archivo Agustiniano, vol. 83.201, 1999, pp. 206-207.

13  PALACIO, Michael de, In primum librum Magistri Sententiarum Disputationes gravissimae ab 
strusos quaestionum Theologicarum sensus enodantes, Salmanticae, in aed. Gasparis à Portonariis, 1574; 
id., Disputationum theologicarum in librum secundum Sententiarum, Salmanticae, ex typ. Ildefonsi a 
Neyla, 1577 (1576); id., Disputationum theologicarum in librum tertium Sententiarum, Salmanticae, ex 
typ. Ildefonsi à Neyla, 1577; id., Tomus primus Disputationum theologicarum in quartum librum Sen-
tentiarum, Salmanticae, ex typ. Ildefonsi à Neyla, 1577; id., Disputationum theologicarum in quartum 
librum Sententiarum… tomus secundus, Salmanticae, ex off. Ildefonsi a Neyla, 1576; id. Disputationum 
theologicarum in quartum librum Sententiarum, tomus secundus-tertius, Salmanticae, ex off. Didaci a 
Benavides, 1579.

14  PALACIO, Michael de, Praxis theologica de contractibus et restitutionibus, Salmanticae, exc. 
Ioannes Ferdinandus, ex off. Ildefonsi à Terranova et Neyla, 1585.



64	 Justo García Sánchez

creación, por la escasa población local, ya que a tenor de los censos que se 
conservan, Miróbriga contaba en 1587 con 1983 vecinos, que ascienden el 
año 1591 a los 200915, y la cercanía geográfica al Estudio universitario, apenas 
noventa km., y entonces el más importante en toda Europa16.

2.	 HECHOS

No obstante esta perplejidad, el documento manuscrito del AHN17, facili-
ta algunas claves de este interrogante, puesto que alude a una representación 
teatral que tuvo lugar en Miróbriga, con ocasión de la fiesta de la Anuncia-
ción o Encarnación, que era el 25 de marzo18, y además señala el evento que 
tuvo lugar con ocasión de la celebración: un auto sacramental19.

15  Martín Benito recuerda que la diócesis entera se componía de 12.880 vecinos, el año 1587, si-
tuando las poblaciones por debajo de Ciudad Rodrigo, y en orden decreciente, a partir de San Felices de 
los Gallegos con 800, seguida de San Martín de Trebejo con 700, y Lumbrales con 600. Fuenteguinaldo 
contabilizaba 400 vecinos. MARTÍN BENITO, José Ignacio, Historia de las Diócesis españolas. 18. Iglesias 
de Ávila, Salamanca y Ciudad Rodrigo. Coord. Teófanes Egido, Madrid, BAC, 2006, pp. 424-425.

16  La mejor prueba de la alta cultura religiosa que invadía la población secular mirobrigense se en-
cuentra en los inventarios de las librerías que espoliaron los franceses, a fin de instaurar durante su gobier-
no municipal una primera biblioteca pública, tal como vemos en Juan Galeas, Antonio Palacios, el boticario 
Manuel Martínez, Pedro de Espis o el médico Santos Nafría. Vid. GARCÍA SÁNCHEZ, Jerónimo, ‘Creación de 
una biblioteca pública municipal en Ciudad Rodrigo. Año 1811, REDC, 72.178, 2015, pp. 149-214.

17  SIERRO MALMIERCA, Feliciano, Judíos, moriscos e Inquisición en Ciudad Rodrigo, Salamanca, 
1990, pp. 132-133: “Componen esta relación 31 causas, entre las cuales se halla solamente una, número 
16, que corresponde al Obispado de Ciudad Rodrigo”. AHN, Inquisición. Legajo 1988, caja 1, número 
24.

18  Recuerda Cappelli, que la fiesta de la Encarnación del Verbo Divino, y la Anunciación de la Virgen 
María, que es la misma, es una festividad cuya memoria se remonta a finales del siglo IV d. C., aunque 
en Oriente se introdujo en los primeros tiempos del cristianismo. Fue el décimo Concilio de Toledo, cele-
brado el año 656, el que estableció que se celebrase el 18 de diciembre, si bien en las iglesias de Toledo 
y Milán se celebró el 10 de diciembre. Los armenios la celebran el 5 de enero, mientras los sirios el 1 de 
diciembre. Cuando la Pascua de Resurrección cae entre el 22 de marzo y el 1 de abril, inclusive, la fiesta de 
la Anunciación de María y Encarnación del Verbo, se traslada al lunes siguiente a la dominica in Albis, que 
es el primer domingo después de Pascua. Cf. CAPPELLI, Angelo, Cronologia, Cronografia e Calendario 
Perpetuo, dal principio dell’Era cristiana ai nostri tempi, Milano, 1978, pp. 116-117.

19  Vid. PEDROSO GONZÁLEZ, Eduardo, Autos sacramentales desde su origen hasta fines del siglo 
XVII, Madrid, 1865. Este último autor define el auto sacramental: “Drama sagrado en un acto, que tiene 
por objeto elogiar la excelencia del Sacramento de la Eucaristía, o de los cuales consta, por lo menos, que 
se representaron en la festividad del Corpus”. Hace cincuenta años, en 1965, un grupo de seminaristas 
teólogos de Ciudad Rodrigo, dirigidos por el entonces rector del Centro, D. Juan López Simón, represen-
tamos en Serradilla, un auto sacramental de Calderón de la Barca, repetido posteriormente en el Teatro 
Juventud de nuestra ciudad, para contribuir a la celebración de la solemnidad, entonces prevista, en honor 
del Sacramento de la Eucaristía, con un atrezzo que preparó la hermana del siempre recordado, por los 
mirobrigenses, D. Serafín Tella.



Gonzalo Vicioso Pacheco, un laico mirobrigense, ¿teólogo heterodoxo? Año 1585	 65

En este aspecto, merece recordarse la definición del mismo que aporta, a 
principios del siglo XVII, Sebastián de Covarrubias20, como “La representación 
que se hace de argumento sagrado, en la fiesta del Corpus Christi y otras fiestas”.

Aunque ignoramos el título del mismo, dada la fecha de su puesta en 
escena, y el significado de la fiesta, podríamos conjeturar que se trataba de 
un auto referido al nacimiento del Redentor, ya que se festejaba la Encarna-
ción, y este asunto fue uno de los contenidos de las composiciones del Fénix 
de los Ingenios21, intitulado “El Nacimiento de Nuestro Salvador Jesucristo”, 
aunque también podría tratarse de José de Valdivielso22, que lleva el título 
de “El nacimiento de Nuestro Señor”, entre otros relevantes poetas, como Gil 
Vicente, Juan de Pedraza o Antonio Mira de Améscua.

A pesar del notorio desarrollo de este tipo de género poético, puesto 
que se trata de un drama característico de España, derivado del teatro sacro 
medieval, presenta un claro contenido teológico y estructura teatral23, en un 
acto, con varias partes, de sentido alegórico y principal referencia preferente 
a la Eucaristía24, que alcanzó su cumbre con Calderón de la Barca, en el siglo 
XVII25. No obstante, este tipo de representación era una realidad muy sentida 
en la sociedad castellana de la centuria precedente26, con autores bien reco-

20  COVARRUBIAS OROZCO, Sebastián de, Tesoro de la Lengua Castellana, Madrid, por Luis Sánchez, 
1611, s. v. Auto sacramental.

21 Su existencia temporal se extiende entre 1562 y 1635.
22 Su iter vital va desde el año 1560, aproximadamente, hasta 1638.
23 Los estudiosos califican el auto sacramental como un drama litúrgico, de estructura alegórica, y 

referido preferentemente a la Sagrada Eucaristía, por lo que de ordinario se representaba en la fiesta del 
Corpus Christi, hasta su primer declive con Fernando VI, y su prohibición legal por parte de Carlos III, en 
1765, aunque fue la Real cédula de 11 de junio de 1776, la que prohíbe definitivamente la realización de 
los Autos. Para articular este tipo de representación se acudía a diversos misterios de la Religión, que en 
ocasiones tenían un trasfondo moral, pero normalmente el fundamento era bíblico y alcance teológico, 
representándose tanto en el interior de templos e iglesias, como en plazas públicas al aire libre.

24  Las características del auto, implicaba que se trataba de una obra religiosa, breve, puesto que era un 
acto con varias partes, de carácter alegórico, y para exaltación de la Eucaristía, por lo cual se representaba 
fundamentalmente en el Corpus Christi, y en su consideración otros argumentos, generalmente tomados 
de la Sagrada Escritura.

25  Vid. CALDERÓN DE LA BARCA, Pedro, Autos sacramentales alegóricos y historiales del phenix de 
los poetas, Madrid, en la of. de la viuda de Manuel Fernández, 1759-1760, 6 vols. Cf. Los autos sacramentales 
al nacimiento de Cristo, de Luis Vélez de Guevara o del Dr. Godínez, así como los del licenciado Diego 
Ramos del Castillo, o el “auto sacramental al nacimiento del Hijo de Dios”, cuyo autor fue Antonio de 
Castilla, en Autos sacramentales y al nacimiento de Cristo, con sus loas y entremeses, recogidos de los 
maiores ingenios de España, Madrid, por Antonio Francisco de Zafra, 1675. Ocupan un lugar destacado 
entre los autores, Tirso de Molina, Bances Candamo, y Agustín Moreto: vid,. GONZÁLEZ RUIZ, N., Piezas 
maestras del teatro teológico español, dos vols., Madrid, BAC, 1946-1948. 

26  Cf. WARDROPPER, Bruce W., Introducción al teatro religioso del Siglo de Oro: evolución del auto 
sacramental antes de Calderón, Salamanca 1967.



66	 Justo García Sánchez

nocidos27, como Lope de Vega28, que exaltaban las principales verdades de 
nuestra Fe Católica, y contribuían a la formación-divulgación de la ortodoxia 
de la Contrarreforma. Unos versos de Lope de Vega vienen a resumir su plan-
teamiento, sobre el significado de los Autos29:

Comedias
A honor y gloria del Pan
Que tan devota celebra
Esta coronada villa:
Porque su alabanza sea
Confusión de la herejía
Y gloria de la fe nuestra
Todas de historias divinas.

Se ha señalado como características de dicho drama alegórico-litúrgico, 
que no era exclusivamente una loa al Santísimo Sacramento, sino también 
admitía una variedad de argumentos, como los que se redactaron en honor 
de la Virgen María, con la incorporación de elementos de comedias profanas 
e historias divinas, tomadas muchas veces de la Biblia, pero de fácil com-
prensión, ya que estaban destinados al pueblo, como teatro religioso-popular 
que sirviera como medio de evangelización, además de cumplir una finalidad 
apologética en la lucha contra la herejía, especialmente los luteranos, que no 
admitían la representación corporal de las imágenes30.

27  Cf. TIMONEDA, Juan de, Ternario sacramental, en el qual se contienen tres auctos… Tres espi-
rituales representaciones en loor del Sanctissimo Sacramento, Valencia, en casa de Juan Navarro, 1575. 
Vid. ROBLES, Isidro, Navidad y Corpus Christi, festejados por los mejores ingenios de España en diez y seis 
autos a lo divino, diez y seis loas y diez y seis entremeses: representados en esta Corte y nunca hasta ahora 
impressos, Madrid, por Joseph Fernández de Buendía, 1664; Índice general alfabético de todos los títulos 
de comedias, que se han escrito por varios autores, antiguos, y modernos, y de los Autos Sacramentales y 
alegóricos, assi de D. Pedro Calderón de la Barca, como de otros autores clásicos, Madrid, imp. de Alfonso 
de Mora, 1735.

28  Cf. VEGA, Lope de, Fiestas del Santissimo Sacramento: repartidas en doze autos sacramentales 
con sus loas y entremeses, Zaragoza, por Pedro Verges, 1644; id., Colección de las obras sueltas, assi en 
prosa, como en verso, t. 18. Fiestas del Santisimo Sacramento repartidas en doce autos sacramentales: con 
sus loas y entremeses, Madrid, imp. de Antonio de Sancha, 1777; 

29  Loa entre un villano y un labrador, introductora del auto sacramental intitulado El Dulce Nombre 
de Jesús. Calderón de la Barca, en la loa de La segunda esposa, matiza algunos aspectos con mayor pro-
fundidad: “Sermones / puestos en verso, en idea / representable cuestiones/ de la sacra Teología, / que no 
alcanzan mis razones / a explicar ni comprender / y el regocijo dispone / en aplauso de este día”.

30  Durante el siglo XVI empiezan a circular catecismos en los que se pone énfasis en la figura del 
Redentor antes que en los santos, pero al mismo tiempo se procura adoctrinar al pueblo llano en los 
misterios esenciales de nuestra Fe católica, desde una óptica ortodoxa; además, se vigilan por las auto-
ridades eclesiásticas las representaciones que tienen lugar alrededor de las fiestas, señalando lugares y 
momentos pertinentes, además de supervisar el texto, con carácter previo. No se puede olvidar que en 



Gonzalo Vicioso Pacheco, un laico mirobrigense, ¿teólogo heterodoxo? Año 1585	 67

Puesto que es una obra alegórica, los personajes son símbolos, que re-
presentan ideas abstractas, conceptos, como el bien, el mal, las virtudes y 
los vicios, la vida y la muerte, el poder, el amor, la sabiduría, etc., adoptando 
otra característica muy relevante, que es el anacronismo, porque en la escena 
se mezclan cosas de diferentes épocas, y por lo mismo se trata de repre-
sentaciones atemporales, como ocurría en el Auto que da origen al proceso 
inquisitorial contra Gonzalo Vicioso31.

Aunque se presentaba en verso, la ciudadanía los seguía con enorme 
interés, como demuestra la reflexión personal de Vicioso Pacheco, que era 
un comerciante mirobrigense al por mayor, de granos y frutas, quien, a raíz 
de esa representación en la que habían estado presentes varios convecinos 
con los que intercambia sus personales puntos de vista en materia de credo, 
lleva a cabo alguna afirmación tajante, que entra en conflicto con la ortodo-
xia encomendada a la vigilancia de la Inquisición.

Gonzalo Vicioso Pacheco era natural y vecino de Ciudad Rodrigo. Había 
nacido hacia 1550, puesto que contaba, al momento de tramitar su causa, 
con 35 o 36 años de edad. Uno de sus ancestros, que no podemos matizar si 
era su progenitor, del mismo nombre que el afectado, Gonzalo Vicioso, litigó 
un pleito con Lope Romero y consortes, igualmente vecinos de Miróbriga, a 
causa del impago de deuda, generada “por el arrendamiento de la renta de la 
fruta”, solicitando de la Real Chancillería de Valladolid la expedición de una 
ejecutoria, a fin de percibir su abono por vía ejecutiva, ejecutoria que le fue 
otorgada el 4 de octubre de 149632.

Vicioso Pacheco tuvo como actividad el comercio de diversos géneros de 
fruto y grano al menos en gran cantidad, y con traslado a otras comunidades 
foráneas de la provincia salmantina, ya que abastecía gran cantidad de castaña 

esta centuria se produjo la representación de los autos a través de actores profesionales, aunque, con 
anterioridad al año 1560, eran los clérigos y fieles movidos de piedad quienes asumían su ejecución, 
para cuyo cambio tuvieron mucha incidencia las disposiciones tridentinas, que prohibieron a los orde-
nados intervenir personalmente en la representación, y así se recoge en los cánones de los concilios 
provinciales que desarrollan la normativa tridentina, a partir de 1565, con lo cual ganó espectacularidad 
ese género, dado que eran actores experimentados, atrayendo al espectáculo a muchos sectores de 
población.

31  Se ha recordado que hay un ensamblaje entre alegoría bíblica y poética, y para la interpretación 
de los textos de la Sagrada Escritura suele acudirse a la interpretación de los Santos Padres, así como a la 
tradición de la Iglesia, porque eran garantía de la fidelidad al credo ortodoxo frente a las corrientes difun-
didas por el protestantismo que sostenían la libre interpretación de los pasajes bíblicos, en consonancia 
con los preceptos emanados del Concilio de Trento, donde se determina expresamente que la Iglesia es la 
única cualificada para interpretar las Sagradas Escrituras, mientras los simples fieles carecen de legitimidad 
para su libre interpretación.

32  ARChVa. Registro de Ejecutorias. Sign. Caja 105.15. Internet: MCU.PARES. ES. Son 15 imágenes.



68	 Justo García Sánchez

“pilada”, recogida en Aldea del Obispo (Salamanca), a otros comerciantes de 
la ciudad de Sevilla, y aprovechando el transporte de sus productos, dichos 
carreteros, que eran vecinos de Villasrubias (Salamanca), por encargo y con-
venio con el frutero, retornaban desde Écija (Sevilla) a Miróbriga, con una 
elevada cantidad de aceite33.

No solamente hizo actividad mercantil con este género, sino que también 
procuró la venta de trigo, cebada y centeno, a través de un vecino de San 
Martín de Trebejo34, que tenía como ocupación profesional la enajenación 
de dichos productos en aquel territorio extremeño, aprovechando que era 
comerciante del otro lado de la Sierra de Gata, una vez superado el Puerto 
de Perales35.

Este hecho explica que en la síntesis biográfica realizada por la Inqui-
sición, respecto de su persona, se limite a señalar que vive de su hacienda, 
lo que no significa que viviera de rentas, sino del negocio comercial, que 
practicaba desde nuestra población y su entorno geográfico:

Gonçalo Viçioso Pacheco de hedad de treinta y çinco o treinta y seis 
años, que bive de su hazienda, natural y vezino de Çiudad Rodrigo.

Una clásica división de los ciudadanos en España durante la Edad Mo-
derna era la que separaba a los nobles de los pecheros, ya que los primeros 
estaban exentos de pagar tributos, a diferencia de los segundos, si bien, en el 

33  Este proceso será objeto, por parte del que suscribe estas páginas, de una comunicación próxima, 
en el Congreso de la Asociación Iberoamericana de Derecho romano, que se celebrará en la localidad 
brasileña de Belém de Pará, a finales del mes de agosto de 2016.

34  La ejecutoria, fechada el 5 de julio de 1589, “a pedimiento de Gonçalo Biçioso Pacheco y con-
sortes acreedores a los vienes de Juan Alonso de la Plaza, vezino de San Martin de Trebejos”, en el pleito 
litigado por Gonzalo Vicioso Pacheco, vecino de Ciudad Rodrigo (Salamanca) y otros acreedores de Juan 
Alonso de la Plaza, vecino de San Martín de Trevejo (Cáceres), con Francisco Durán (que denunció los 
hechos), vecino de dicha villa, sobre la venta en casa de dicho Juan Alonso de más de 300 fanegas de 
trigo, a 22 reales, y de centeno, a más de 17 reales, contradiciendo la ley. Está en Internet. MCU.PARES.ES. 
ARChVa. Registro de Ejecutorias. Caja 1647.21. Son 50 imágenes. 

35  No siempre resultaba con éxito este tipo de negociación, porque en ocasiones el intermediario 
cometía ilícitos penales, de los que respondía no solamente con sus bienes muebles e inmuebles o raíces, 
sino también con su persona, dando lugar al concurso de acreedores, en el que no era el mirobrigense 
Vicioso quien resultaba privilegiado en primer lugar, conforme a las reglas jurídicas aplicables en caso de 
la pluralidad de deudas y preferencia para el cobro. En ocasiones, la cuantía de liquidación de créditos 
y deudas recíprocos resultaban importantes, como vemos por la ejecutoria, con data del 26 de agosto 
de 1592, del pleito litigado por Juan Alonso de la Plaza, vecino de San Martín de Trevejo (Cáceres), con 
Gonzalo Vicioso, vecino de Ciudad Rodrigo (Salamanca), “sobre ejecución de sus bienes por valor de 
114.000 maravedís por una deuda contraída en virtud de una escritura de obligación”. Está en Internet. 
MCU.PARES.ES ARChVa. Registro de Ejecutorias. Caja 1722.80. Son 8 imágenes.



Gonzalo Vicioso Pacheco, un laico mirobrigense, ¿teólogo heterodoxo? Año 1585	 69

primer grupo, se diferenciaba la Alta Nobleza, comenzando por los Grandes, 
de los hidalgos o hijosdalgo36.

Gonzalo Vicioso, a causa de un conflicto patrimonial con el cabildo 
Civitatense, fue condenado a satisfacer a la persona jurídica eclesiástica una 
cierta cantidad de maravedís. Ante el impago de dicha deuda, los capitulares 
reclamaron la ejecución, que implicaba todavía entonces, siguiendo el es-
quema del proceso formulario romano, sobre la persona, introduciéndola en 
prisión, y sobre el patrimonio, mediante el embargo de sus bienes37.

El deudor, que incumplía, fue condenado, en la doble sentencia de la 
Real Chancillería de Valladolid, pero recurrió la prisión por deudas, ya que 
era uno de los privilegios que disfrutaban los hidalgos38. Entre ellos, destacan 
la inmunidad de tributos, y de otras prestaciones y servicios personales, así 
como tampoco no podían, de ordinario, recibir tormento ni ser castigados con 
penas infamantes, “ni ser encarcelados por deudas, salvo que procedieran de 
rentas reales”, de modo que en caso de prisión, la cumplían en su casa o en 
lugares separados, manteniendo inembargables el caballo, la casa y el ajuar39.

Para conseguir este objetivo, Gonzalo Vicioso, después de haber perdido 
su pretensión en primera instancia, por fallo del juez mirobrigense, y haber 

36  Sobre esta terminología, vid. LÁZARO CARRETER, Fernando, Hidalgo, hijodalgo, en Revista de 
Filología española, 31, 1947, pp. 161-170.

37  Cf. TORRENT RUIZ, Armando, Manual de Derecho privado romano, Zaragoza, 2002, pp. 175-176; 
PANERO GUTIÉRREZ, Ricardo, Derecho romano, 3ª ed., Valencia, 2004, pp. 175-177; FERNÁNDEZ DE 
BUJÁN, Antonio, Derecho privado romano, 8ª ed., Madrid, 2015, pp., 124-127. Acabó imponiéndose la 
ejecución patrimonial, mediante el sistema de la bonorum distractio.

38  Recuerdan los historiadores del Derecho, que en la Edad Moderna, a partir del siglo XVI, fueron 
muy frecuentes las peticiones de ciudadanos para ser incorporados en el grupo de hidalgos, una vez que 
se reestructuró la Nobleza, a causa de los grandes beneficios que implicaba esa condición, como eran los 
de dar lustre a la riqueza recientemente adquirida, o por vanidad, o por gozar de sus privilegios, entre los 
que prevalece la exención del pago de tributos al Estado, que gravaban especialmente a los labradores 
y menestrales. Cf. MINGUIJÓN, Salvador, Historia del Derecho español, 3ª ed., Barcelona, 1943, p. 387. 
En opinión de Escudero, “los hidalgos de la época de los Austrias fueron nobles que, por no ostentar 
cargos públicos y carecer de medios de fortuna, ocuparon el estrato más bajo de las clases privilegiadas”, 
existiendo los “hidalgos de sangre y los de “executoria”, que por lo común disfrutaron de mejor situación 
económica. ESCUDERO, José Antonio, Curso de Historia del Derecho. Fuentes e instituciones, Madrid, 
1995, pp. 671-672. Sobre el hidalgo hispano en la Literatura, vid., DELGADO, Jaime, El Hidalgo español, 
Madrid, 1944. Acerca de los privilegios de esta clase, en el entonces Reino de Portugal, vid., PEREIRA, Luiz 
da Silva Oliveira, Privilégios da nobreza e fidalguia de Portugal, 2ª ed., Lisboa, 2002.

39  Señala Escudero, que muchas gentes de la clase media pujaron en España, durante los Austrias, 
por acceder a la hidalguía, utilizando un complejo sistema de probanzas, entre las que se encontraban 
los registros parroquiales y los padrones municipales, con los que se pretendía probar la ascendencia 
hidalga, e incluso aportando escudos e invocando la pertenencia a cofradías o asociaciones reservadas 
a las clases más altas. ESCUDERO, José Antonio, Curso de Historia del derecho. Fuentes e Instituciones, 
Madrid, 1995, p. 671.



70	 Justo García Sánchez

sido ratificado el encarcelamiento, recurrió en apelación al tribunal castella-
no, donde logró que se le diera “soltura” de la cárcel en la que se encontraba 
a causa de una “deuda civil”, pero matiza el auto dictado por los oidores 
vallisoletanos, con el ponente Jerónimo de Medinilla40, “sin crear posesión de 
estado41, según pronunciamiento de los oidores:

Valladolid a quatro dias del mes de setienbre de mill e quinientos e 
noventa e seis años dixeron que debian declarar e declararon el dicho 
Gonçalo Biciosso Pacheco no poder estar presso por deuda cevil con que 
por lo sussodicho no se ha visto el dicho Gonçalo Vicioso Pacheco adquerido 
derecho alguno a su hidalguia ansi en posesión como en propiedad”, 
confirmado en un nuevo auto, para la expedicion de la ejecutoria. Dado en 
Valladolid a veinte dias de el mes de setiembre de mill e quinientos e noventa 
e seis años = El licenciado Figueroa Maldonado42. El licenciado Jheronimo 
de Medinilla. El doctor Bartolome Piçarro43.

40  Había nacido en Bocos (Burgos), alrededor de 1551. En 1580 fue nombrado alcalde mayor de la 
Real audiencia de Galicia. El 29 de noviembre de 1586 fue promovido a alcalde de la Sala de hijosdalgo 
de la Real chancillería de Valladolid, y el 13 de julio de 1593 se le ascendió a oidor del mismo tribunal cas-
tellano, sustituyendo a Juan de Ocón. En 1604 obtuvo el hábito de la Orden de Santiago, y en septiembre 
del mismo año fue promovido a consejero de las Órdenes, desde cuyo oficio pasó, el 2 de febrero de 1612, 
a consejero de Castilla, en lugar de Núñez de Bohórquez, tomando posesión el día 4 inmediato posterior. 
Falleció el 30 de noviembre de 1629. Vid. por todos, GARCÍA SÁNCHEZ, Justo, Los albaceas de la Universi-
dad de Oviedo 1566-1661. Estatutos del Colegio de San Gregorio: 1612, Oviedo, RIDEA, 2008, pp. 220-223.

41  Ya en Derecho romano se utilizó la expresión “possessio status”, para indicar la conducta de un 
sujeto, que sin tener una situación determinada a nivel personal, dentro del Ordenamiento, se comportaba 
como si disfrutara e ella, por ejemplo, como libre, o ingenuo, o ciudadano. Como ha recordado Torrent, 
son casos de possessio iuris, que venían, terminológicamente hablando, utilizadas en el período clásico, 
y con ellas se aludía a situaciones en las cuales, un sujeto no era jurídicamente titular del status, pero se 
consideraba como tal y comportaba igual que si lo fuera, como puede observarse en el edicto de Claudio, 
del 46 d. C., respecto de una possessio civitatis. Un individuo actuaba como fuera ciudadano, a partir de 
una posesión de estado de tal, verdadera o falsa, fundada o infundadamente. TORRENT RUIZ, Armando, 
Diccionario de Derecho romano, Madrid, 2005, p. 936, s. v. possessio libertatis. Baste recordar que una 
causa de adquisición de la libertad era vivir de buena fe, como libre, durante un período de cinco años, 
comportándose su madre, en opinión común, como ingenua y desde su fallecimiento, o 20 años ininte-
rrumpidamente.

42  Se trata de Álvaro Figueroa Maldonado, que tuvo el hábito de Santiago, quien se encontraba de 
oidor en la Chancillería de Granada cuando fue nombrado para la vallisoletana, con título de 30 de agosto 
de 1566. Tomó posesión el 19 del mes siguiente, donde permaneció como juez del tribunal, a pesar de 
que fue propuesto para el Consejo de Órdenes. Falleció en Valladolid, adonde había ido para negocios 
propios, desplazándose de la ciudad de Burgos, en la que entonces residía la Chancillería castellana, in-
formándoles del óbito el 23 de noviembre de 1604. Vid. GÓMEZ RIVERO, Ricardo, Consejeros de órdenes. 
Procedimiento de designación (1598-1700), en Hispania, 63.2, 2003, p. 663; DOMÍNGUEZ RODRÍGUEZ, 
C., Los oidores de la Sala de lo Civil de la Chancillería de Valladolid, Valladolid, 1997, pp. 138-139.

43  Nació en Cáceres, perteneciente entonces a la diócesis cauriense, entrando como colegial de 
Santa Cruz de Valladolid el 10 de mayo de 1579, con 28 años de edad y beca de colegial canonista. Se 
graduó como licenciado por la Universidad del Pisuerga, y en este Estudio universitario fue catedrático 



Gonzalo Vicioso Pacheco, un laico mirobrigense, ¿teólogo heterodoxo? Año 1585	 71

Puesto que únicamente había presentado testigos, que respaldaban su 
condición de “no pechero”, además de la falta de tributación en Miróbriga, lo 
cual se justificaba, sin embargo, porque nuestra Ciudad era una población de 
realengo, en la que no existía el pago de derechos particulares a la Corona, 
era normal que se le excluyera de instrumentalizar el auto jurisdiccional de 
liberación de la cárcel, por un título válido para la adquisición de hidalguía, 
“ni en posesión, ni en propiedad”44.

3.	 PROBLEMAS TEOLÓGICOS

La tesis que se le imputa a Gonzalo Vicioso, por parte de los testigos 
comparecientes, cuyos nombres resultan ignotos, queda reflejada en estos 
términos:

Los çinco de los quales dizen que tratando sobre una representaçion 
que se avia hecho de la Encarnaçion el dia de Nuestra Señora de março en 
la qual avia la figura del Padre e Hijo y Espiritu Santo, dixo el dicho Gonçalo 
Viçioso que aquellas dos figuras que avian entrado del Hijo y del Espiritu 
Santo que no avian de entrar porque hasta que nuestro Señor encarno, no 
avia avido tres personas distintas, y que quando nuestro Señor encarno se 
distinguieron.Y uno de los testigos le reprehendio que no dixese aquello, y el 
respondio que aquello entendia ser assi, y que lo determinaría con quantos 
Letrados avia.

Y otro de los çinco testigos dize averselo oydo, mas que como podía ser 
estar el Hijo sentado con el Padre tan grande como El antes que hubiese 
encarnado ni nasçido y que reprehendiendoselo este testigo, diziendole que 
el Hijo de Dios hera tan viejo y tan sin prinçipio y ab eterno como El Padre 
y un solo Dios, el dicho Gonçalo Biçioso callo entonces y no respondio cosa 
alguna.

El sesto testigo dize averselo oydo al dicho Gonçalo Biçioso estando 
viendo una pintura de una imagen adonde estaba nuestra Señora y el 
arcángel Sant Gabriel y el Espiritu Santo ençima en figura de paloma, y a 
este propósito aver dicho el dicho Viçioso que en el auto que se avia hecho de 
la Encarnaçion no avia de aver mas de una persona, y que assi no estaba 
allí mas que el Espiritu Santo y nuestra Señora.

de Clementinas, el año 1585, y de Vísperas de Cánones, en 1586. En octubre de 1590 pasó a alcalde de 
Navarra, y posteriormente a oidor de la Real Chancillería vallisoletana, desde julio de 1593, falleciendo en 
junio de 1599. Vid. por todos, SOBALER SECO, María de los Ángeles, Catálogo de colegiales del Colegio 
mayor de Santa Cruz de Valladolid (1484-1786), Valladolid, 2000, p. 145, nº 278.

44 Vid. Apéndice II.



72	 Justo García Sánchez

La doctrina ortodoxa de la Iglesia Católica Apostólica Romana, a la que 
pertenecía desde el bautismo Gonzalo Vicioso Pacheco, sostiene que hay una 
Trinidad de Personas distintas, pero un único Dios verdadero, y aquellas son 
iguales en su esencia45.

El comerciante mirobrigense, con aquella afirmación, incurre en una he-
rejía, la cual supone el oponerse de manera inmediata, directa y contradicto-
ria a la verdad revelada por Dios y propuesta auténticamente por la Iglesia46. 
El acto de herejía es un juicio erróneo de la inteligencia, que se refiere a la 
regla de fe.

Desde que concluyeron las persecuciones de los Emperadores romanos, 
a principios del siglo IV d. C., comenzaron a surgir en la Iglesia diversas 
doctrinas que generaron grandes herejías, algunas de las cuales negaban la 

45 Ya hizo la proclamación el Símbolo de la Fe del concilio Niceno, en el año 325: “Credimus in unum 
Deum Patrem omnipotentem visibilium et invisibilium factorem. Et in unum dominum Iesum Christum fi-
lium Dei, natum de Patre, hoc est de substantia patris, Deum de Deo, lumen de lumine, Deum verum de Deo 
vero, natum non factum, unius substantiae cum Patre, quod Graeci dicunt homousion, per quem omnia 
facta sunt sive quae in caelo sive quae in terra; qui propter nos homines et propter nostram salutem descen-
dit, incarnatus est, homo factus est, passus est et resurrexit tertia die, ascendit in caelos venturus iudicare 
vivos et mortuos. Et in Spiritum Sanctum ». Cf. Conciliorum Oecumenicorum decreta, cur. Josepho Alberigo 
et aliis, 3ª ed., Bologna, 1973, p. 5. En el Concilio de Constantinopla, del año 381 d. C. se reafirman estos 
dogmas: “Credimus in unum Deum Patrem omnipotentem, factorem caeli et terrae, visibilium ómnium et 
invisibilium; et in unum dominum Iesum Christum filium Dei unigenitum, ex Patre natum ante omnia 
saecula, Deum ex Deo, lumen ex lumine, Deum verum ex Deo vero, natum non fctum, omousion Patri, hoc 
est eiusdem cum Patre substantiae, per quem omnia facta sunt, qui propter nos homines et nostram salutem 
descendit et incarnatus est de Spitiru Sancto et Maria virgine humanatus est et crucifixus pro nobis est sub 
Pontio Pilato et sepultus et tertia die resurrexit et ascendit in caelis et sedit ad dexteram Patris et iterum 
venturus cum gloria iudicare vivos et mortuos, cuius regni non erit finis; et in Spiritum Sanctum, dominum 
et vivificatorem, ex Patre procedentem, cum Patre et Filio coadorandum et conglorificandum, qui locus est 
per prophetas…”. Y la carta remitida al Papa San Dámaso es más explícita: “nos credere in nomine Patris, 
et Filii et Spiritus Sancti. Divinitatem quippe, et virtutem, atque substantiam unam Patris, et Filii, et Spiritus 
Sancti credimus, et aequalem honorem ac dignitatem, et imperium coaeternum, in tribus perfectissimis sub-
sistentiis, seu tribus perfectis personis…”. Finalmente, con ocasión del Concilio de Éfeso, del 381, San Cirilo 
de Alejandría escribe a Nestorio, en estos términos: “ait igitur sancta et magna synodus ipsum qui est ex Deo 
Patre naturaliter natus, filium unigenitum, Deum verum de Deo vero, lumen de lumine, per quem et cum 
quo omnia fecerit Pater, hunc descendisse, incarnatum esse et hominem factum, passum esse, surrexisse 
tertia die et ascendisse rursus in caelos. Haec nos sequi verba debemus… his non convenit obtemperare 
dogmatibus, considerantes quid sit incarnatum esse et hominem factum Dei Verbum… diversae quidem 
naturae in unum convenerint, unus tamen ex ambabus Christus et Filius… simul nobis effecerunt unum 
Dominum et Christum et Filium, id est divinitas et humanitas, per arcanam illam ineffabilemque copulatio-
nem ad unitatem. Itaque is qui ante saecula omnia est natus est Patre, etiam ex muliere carnaliter dicitur 
procreatus… quia propter nos et propter nostram salutem naturam sibi copulavit humanam et processit ex 
muliere, idcirco dicitur natus esse carnaliter ». Ibid., pp. 24, 28, 41-42.

46 Así la define el CIC de 1983, lib. III, cn. 751: “Dicitur haeresis, pertinax, post receptum baptismum, 
alicuius veritatis fide divina et catholica credendae denegatio, aut de eadem pertinax dubitatio”, es decir, 
es hereje el que, posteriormente al bautismo, niega o pone en duda obstinadamente alguna verdad relativa 
a la fe divina que debe creerse. Reproduce el CIC de 1917, cn. 1325, &2.



Gonzalo Vicioso Pacheco, un laico mirobrigense, ¿teólogo heterodoxo? Año 1585	 73

divinidad de Jesucristo, otras su condición de persona humana, y otras con-
jugaban simultáneamente diversos credos.

Será suficiente recordar que en la carta remitida a San Dámaso, el año 
382, con ocasión del concilio celebrado en Constantinopla el año precedente, 
y confirmado en sus decretos por el emperador Teodosio I, el 30 de julio del 
381, en la que se afirma taxativamente de la Cristología:

Neque sabellini languor habeat locum confusione subsistentiarum 
aut peremptione proprietatum; neque eunomianorum, et arianorum, et 
pneumatomachorum, id est Spiritui resistentium, blasphemia praevaleat; 
substantia videlicet secundum illos, aut natura, aut divinitate divisa, et 
increatae consubstantiali, et coaeternae Trinitati postrema quaedam vel 
creata, vel alterius substantiae natura detur. Inhumanationis vero Christi 
sermonem sine aliqua violatione servamus, neque sine anima, neque sine 
mente, aut imperfectam carnis dispensationem suscipientes; sed totum 
scientes perfectum quidem ante saecula exsistere Dei Verbum, perfectum 
vero hominem in novissimo dierum propter nostram salutem factum.

En este fragmento epistolar quedan indicadas las principales herejías 
cristológicas y trinitarias que se debatían en el siglo IV d. C., a las que se 
sumaría en la siguiente centuria Nestorio.

Los sabelianos, discípulos de un libio y propugnaba en las primeras 
décadas del siglo III d. C., combatido por san Hipólito y, más tarde por san 
Dionisio de Alejandría, fue condenado por el papa San Calixto, puesto que 
defendía que en Dios solamente existía una persona, el Padre, negando la 
personalidad tanto del Hijo como del Espíritu Santo, de modo que el Hijo y 
el Espíritu Santo no eran personas subsistentes, sino meras emanaciones u 
operaciones o atributos del Padre47.

La segunda herejía que se la aproxima es la de los arrianos, que al igual 
que la anterior es una creencia no trinitaria, al sostener que Jesucristo fue 
creado por Dios Padre, y está subordinado al mismo. Según esta cristología, 
el Hijo de Dios no existió siempre, muy en consonancia con la tesis del 
mirobrigense Gonzalo Vicioso, sino que fue creado por Dios Padre, lo cual 

47 De la única sustancia del Padre, salía el Hijo, “que era como un rayo, que se une a Jesucristo para 
realizar la Redención”, retornando de nuevo al Padre. En este esquema, Jesucristo no es Hijo de Dios más 
que por adopción, y la naturaleza divina viene considerada bajo tres aspectos: sustancia, pensamiento 
y voluntad. La Encarnación no es más que el resultado de una simple efusión de virtud y sabiduría en 
el alma de Jesucristo. Según Masson, “los Padres de la Iglesia que refutaron la concepción de Sabelio lo 
clasificaron entre los patripasianos”. Vid. por todos, MASSON, Hervé, Manual de herejías, Madrid, 1989, 
pp. 203-304.



74	 Justo García Sánchez

defendían los arrianos apoyados en la interpretación de Jn. 14, 28, en el que 
se se dice: “el Padre es más que yo”.

El concilio de Nicea del año 325 d. C., con presencia del emperador 
Constantino el Grande, condenó esta herejía, y Arrio fue declarado herético 
en el Concilio de Constantinopla del año 381, lo que no fue óbice para que 
algunos emperadores romanos, anteriores a Teodosio I, defendieran doctri-
nas muy próximas a las arrianas48.

También fue condenada la doctrina de los eunomianos, que eran segui-
dores de los arrianos, por lo que reiteraban sus errores, añadiendo la idea 
según la cual la esencia divina puede ser comprendida y conocida total y 
lúcidamente por la mente humana, con lo cual rechazaban que el misterio 
fuera incomprensible49.

Finalmente, los pneumatómacos o macedonianos negaban la divinidad 
del Espíritu Santo, aunque defendió contra los arrianos la divinidad de Jesu-
cristo, de modo que su herejía consistía en afirmar que el Espíritu Santo no 
era una persona divina, sino una criatura perfectísima subordinada al Padre 
y al Hijo50.

Mientras el apolinarismo era una herejía monofisita, que negaba la hu-
manidad de Cristo, acentuando la divinidad frente a los arrianos, los nestoria-
nos, condenados en el sínodo romano, convocado por el Papa san Celestino, 
a impulsos de san Cirilo, en agosto del año 430 d. C., sostenían que María 
era madre de Cristo pero no Madre de Dios, porque el Verbo, en su unión 
con el hijo de María, no había sido más que una participación, una forma 
de habitación, por lo cual exaltaban la naturaleza humana o humanidad de 
Cristo frente a la divina.

Conforme a esta doctrina, en Cristo había dos naturalezas separadas ra-
dicalmente, difisitas, conformando dos entes independientes, y también, por 
ello, dos personas distintas unidas en una sola carne, lo cual es erróneo, ya 

48 Arrio sostenía que Dios Padre y Dios Hijo no habían coexistido juntos desde la eternidad, sino que 
el Hijo o Logos fue creado por Dios Padre antes que el mundo, y le estaba subordinado. Fueron arrianos 
los godos, vándalos y lombrados, antes de la caída del Imperio Romano de Occidente, aunque se trata 
de una herejía que ha llegado hasta nuestros tiempos. De los trescientos obispos asistentes al concilio 
Niceno, solamente dos no firmaron su credo. Los arrianos no creen que la Trinidad, sino que Padre, Hijo 
y Espíritu Santo son un único ser, y que el Hijo empezó después que el tiempo empezase. El Hijo era una 
criatura, más perfecta que las demás, pero distante de Dios, y por ello no es consustancial al Padre: tiene 
la misma naturaleza que las demás creaturas, aunque en grado superior, de modo que el Hijo de Dios 
encarnado o Verbo no es eterno, sino que tuvo un principio. Vid. MASSON, Hervé, Manual de Herejías, 
Madrid, 1989, pp. 50-55.

49 Vid. MASSON, Hervé, Manual de Herejías, Madrid, 1989, pp. 138-139.
50 Vid. MASSON, Hervé, Manual de Herejías, Madrid, 1989, pp. 212-213.



Gonzalo Vicioso Pacheco, un laico mirobrigense, ¿teólogo heterodoxo? Año 1585	 75

que no hay dos Cristos, sino uno solo, asumiendo la humanidad en Dios, 
porque en virtud de la unión hipostática, hay dos naturalezas en una sola 
persona, doctrina que permitió al concilio de Éfeso, del 431, declarar a María 
como Theotokos, y consecuentemente madre del Logos como divino51.

Este breve excursus nos ha permitido presentar que el principal proble-
ma de la cristología que afrontó la Iglesia en los primeros concilios ecumé-
nicos era la de clarificar la íntima relación existente en la persona de Cristo 
entre la naturaleza divina y la humana, con la contraposición entre la escuela 
teológica de Alejandría y la de Antioquía.

La terminología de Jesucristo como “hombre-Dios” se remonta a Oríge-
nes, mientras fue san Gregorio de Nissa quien puso el acento en la unidad 
que debía mirarse exclusivamente en la persona del Hijo de Dios y no en 
una fusión de naturalezas, humana y divina. Del mismo procede la doctrina, 
según la cual en Cristo hay una única persona divina que poseía dos natura-
lezas, íntimamente unidas y ambas subsistentes, sin confusión alguna, pero 
tampoco divididas la una de la otra, sino que están unidas por la unión hi-
postática. Consecuentemente, se puede afirmar que el Hijo de Dios ha sido 
engendrado, pero esta expresión no sirve para la naturaleza divina, que es 
eterna, sino solamente para la humana52.

4.	 INTERVENCIÓN DE LA INQUISICIÓN DE LLERENA

Si hereje es la persona que pone en cuestión cierta creencia o dogma de 
la religión, y se manifiesta contraria a los principios que la inspiran53, también 

51 El concilio de Constantinopla, del año 553 d. C., convocado por el emperador Justiniano I, y 
confirmado por el Papa Vigilio, reiteró la doctrina ortodoxa de la doble naturaleza en Cristo, una humana 
y otra divina, perfectamente unidas en una sola persona, repitiendo la condena de los nestorianos. Vid. 
MASSON, Hervé, Manual de Herejías, Madrid, 1989, pp. 251-255.

52 Vid. FRANZEN, August, Breve Storia della Chiesa, nuova ediz. a cura di B. Steiner. Ed. ital. a cura 
di G. Francesconi, Brescia, 2007, pp. 89-97. Maraval, por su parte, pone de relieve que el problema central 
es la relación entre el Dios-Padre y su Hijo, que siendo un ser distinto, sin embargo la divinidad es una. 
Mientras el adopcianismo considera a Cristo como simple hombre, adoptado por el Padre como su hijo, 
doctrina que fue condenada en el concilio del siglo III d. C., el modalismo entiende que el Hijo es un 
simple nombre del Padre, y los dos son dos “modos” de existencia del mismo ser, y su planteamiento, 
seguido por Sabelio, llega a la conclusión de que el Padre ha sufrido cuando se ha manifestado como 
Hijo, y de ahí su denominación de Patripasianos. La crisis arriana hizo que el debate teológico clarificara 
la cuestión cristológica, pues lleva a sostener que el Hijo no es el Dios verdadero igual al Padre, sino un 
dios en posición secundaria. Vid. MARAVAL, Pierre, Le christianisme de Constantin a la conquête árabe, 
Paris, 1997, pp. 313-365.

53 Según la bula Gratia Divina, del año 1656, herejía es “la creencia, enseñanza o defensa de opinio-
nes, dogmas, propuestas o ideas contrarias a las enseñanzas de la Santa Biblia, de los Santos Evangelios, 
la Tradición y el Magisterio”, en la que se fundan dichos dogmas y principios de la Religión Católica. 



76	 Justo García Sánchez

se denomina blasfemo al mismo sujeto porque al exteriorizar ese plantea-
miento ha injuriado o irreverenciado a Dios y a la religión54. La blasfemia 
puede ser enunciativa, cuando se predica de Dios lo que no le corresponde, 
como por ejemplo que es autor del mal, o bien se niega lo que le correspon-
de, por ejemplo, respecto de su existencia, providencia, etc., como es el caso 
de Gonzalo Vicioso, y por ello incurre en este pecado gravísimo si quid con-
trarium fidei affirmetur vel ad fidem pertinens negetur, si bien para cometer 
este pecado mortal se requiere ut verba blasphema proferantur et quidem 
cum advertentia ea continere inhonorationem Dei55, como era la actuación 
de Vicioso al concluir la representación del auto y su recriminación por parte 
de otros presentes.

En la medida en que la Iglesia Católica tuvo conciencia de los ataques 
que le presentaban las personas que combatían especialmente sus dogmas, 
reaccionó a través del Papa Gregorio IX, en 1231, estableciendo lo que se 
denominó Tribunal de Santo Oficio de la Inquisición, como tribunal religio-
so, sometiendo a los imputados a duros interrogatorios, incluso bajo tortura, 
para que confesaran su culpa.

Según Blázquez Martín, a lo largo de la Edad Media se produjo un 
proceso de juridificación de la fe y en general de la vida religiosa cristiana, 
especialmente en materia sacramental. Esta juridificación fue una forma de 
control, mezclándose lo teológico con lo jurídico, aunque fue el papado 
de Inocencio III quien inauguró una nueva vía de represión de la herejía, 
equiparando con la Bula Urgentis et senium, del año 1198, la herejía y el 
delito de lesa majestad, sentando las bases jurídicas de la persecución, a 

Si nos atenemos a la noción amplia de herejía, viene definida por Palazzini: “peccatum infidelitatis post 
baptismum commissum. Ita, in Dei foro, haereticus dici potest, qui, post susceptum baptismum, veritatem 
revelatam et quodammodo suficienter propositam repudiat vel in dubium revocat”. En sentido estricto es 
la definición del CIC de 1917, que en el cn. 1325 se expresa en estos términos: “dicitur haereticus, qui 
post baptismum, nomen retinens christianum, veritatem fide divina atque catholica credendam denegat 
aut de ea dubitat”, mientras en el actual CIC de 1983, cn. 751, se exige que la negación de la fe o la duda 
de la misma sea pertinaz. Vid. PALAZZINI, Petrus, Dictionarium morale et canonicum, t. II, D-K, Romae, 
1965, pp. 519-521, s. v. haeresis. Un estudio pormenorizado de esta figura en el CIC de 1917, vid. NAZ, 
R., Dictionnaire de Droit Canonique, t. V, Duacensis-Intérêt et usure, Paris, 1953, cols. 1105-1109, s. v. 
hérésie, hérétiques.

54 Crosignani define la blasfemia en sentido amplio “ad quamlibet contumeliam seu derogationem 
alicuius excellentis bonitatis vel perfectionis significandam”, pero stricto sensu, “locutio in Deum contu-
meliosa”, la cual pueda ser interna y externa, y también de mente, palabra u obra, sin olvidar que la hay 
inmediata o mediata. CROSIGNANI, Ignatius, Dictionarium morale et canonicum, t. I, A-C, dir. por Petrus 
Palazzini, Romae, 1962, pp. 470-471, s. v. blasphemia.

55 Vid. MOLIEN, A., Dictionnaire de Droit Canonique, dir. por R. Naz, t. II, Baccalaurétat-Cathedra-
ticum, París, 1937, cols. 902-920, donde hace un estudio histórico de esta figura, tanto en Derecho civil 
o secular como en Derecho canónico, mostrando la gran tradición aplicada en el mundo judío, donde al 
blasfemo se le sacaba de la ciudad y se le lapidaba.



Gonzalo Vicioso Pacheco, un laico mirobrigense, ¿teólogo heterodoxo? Año 1585	 77

partir de un fundamento bíblico con desarrollo en argumentos netamente 
jurídicos56.

El Concilio Lateranense IV, del año 121557, dispuso en su canon tercero 
la persecución de los herejes, determinando la ejecución de la pena por 
parte de la autoridad civil, además de la expropiación de todos sus bienes, 
la obligación de los sospechosos de demostrar su propia inocencia y la exco-
munión para los que apoyaran a los herejes. El límite del castigo dependería 
de cada caso con un “castigo adecuado”, determinado por los poderes civiles, 
además de confiar la lucha contra la herejía al poder político de cada territo-
rio, bajo pena de venir declarado hereje y excomulgado, con sus inevitables 
consecuencias58.

Aunque Gregorio IX funda el Tribunal de la Inquisición, a mediados de 
la centuria fue el papa Inocencio IV quien crea la maquinaria inquisitorial, 
porque la ortodoxia se orienta en una perspectiva jurídico-penal59. El poder 
secular asume la garantía de la salvación de los hombres, si bien subordinado 
a la tutela de la Iglesia, dado el origen divino del poder, pero tendrá como 
uno de sus principales cometidos la defensa de la fe60.

En estas coordenadas hay que situar la denuncia y proceso contra Gon-
zalo Vicioso, a raíz de una visita ejecutada a Ciudad Rodrigo por parte del 
licenciado Olmedilla, inquisidor de Llerena, y por tanto de uno de los tribu-
nales pertenecientes a la Inquisición española61, dependientes de un organis-

56 BLÁZQUEZ MARTÍN, Diego, Herejía y traición: las doctrinas de la persecución religiosa en el siglo 
XVI, Madrid, 2001, pp. 21-25.

57 Vid. por todos, GARCÍA Y GARCÍA, Antonio, Constitutiones Concilii quarti Lateranensis una cum 
commentariis glossatorum, en Monumenta iuris canonici, Città del Vaticano, 1981.

58 No podemos olvidar que dos de los casos más mediáticos, en terminología moderna, con abun-
dantísima literatura en los últimos decenios, respecto de los procesos inquisitoriales de la mitad del siglo 
XVI, fueron los de Bartolomé de Medina, más conocido domo el Arzobispo Carranza, O. P., y el de fray 
Luis de León, O. S. A.. Vid. TELLECHEA IDÍGORAS, José Ignacio, El arzobispo Carranza, ‘tiempos recios, 
Salamanca, 2007; El proceso inquisitorial de fray Luis de León. Ed. de A. Alcalá, Valladolid, 2009.

59 Vid. EDWARDS, John, La Inquisición, Barcelona, 2003; MORENO, Doris, La invención de la In-
quisición, Madrid, 2004; ESCANDELL, Bartolomé, ‘Sobre las adaptaciones de la Inquisición al contexto 
ideológico del siglo XVI’, en Política, religión e inquisición en la España moderna. Coord. P. Fernández 
Albaladejo, J. Martínez Millán y V. Pinto Crespo, Madrid, 1996, pp. 253-266.

60 En este punto, es una voz autorizada la de Melquíades Andrés, al tratar de las vías espirituales 
del siglo XVI, puesto que no duda en sostener: “El Tribunal de la Inquisición ocupa un papel muy im-
portante. Tenía encomendada la tarea de conservar la pureza doctrinal y moral. Sus métodos deben ser 
valorados desde dentro de la historia de su tiempo. Tampoco es justo olvidar los aspectos positivos de la 
pureza y unidad de la fe en nuestra historia”, además de señalar que tuvo apoyo total del pueblo espa-
ñol a sus decisiones más importantes, desde los reyes hasta la gente más sencilla, porque fueron fieles 
a su ideal. ANDRÉS, Melquíades, La Teología española en el siglo XVII, t. II, Madrid, BAC, 1977, p. 176.

61 Señala Escudero que estaban dirigidos exclusivamente contra los cristianos deformadores del 
dogma, aunque al estatalizarse se convirtió en un instrumento político, además de extender su ámbito de 



78	 Justo García Sánchez

mo central, que era el Consejo o Suprema, a cuya jurisdicción correspondían 
los pueblos de nuestra diócesis62, en 1584, de la que hay un elenco de casos 
de blasfemia y herejía, expuestos por Sierro Malmierca, dentro de la Relación 
de causas despachadas en el Santo Officio de la Inquisiçion de Llerena desde 
primero de diciembre del año pasado de 1594 hasta primero de diciembre 
deste presente año de 159563.

Analizando su contenido, Martín Benito64 reconoce que las penas im-
puestas consistían en oir misa en forma de penitentes “y que abjurasen de 
Leví” (sic), aunque algunos ingresarían en las cárceles de Llerena65, como 
ocurrió con un vecino de Hinojosa de Duero, denunciado por tres testigos, 
como autor de varias proposiciones heréticas.

Ateniéndonos a la síntesis de la actuación contra Gonzalo Vicioso Pache-
co, vemos que en la parte judicial se resume con estas frases:

Fue qualificado por heretico y blasfemo y con esto fue mandado llamar 
a este Santo officio66.

actuación a determinados asuntos que no eran de su primigenia competencia, porque nada tenían que 
ver con el dogma, pero sí con la moral, como la fornicación. El Santo Oficio se instituyó en Castilla y, más 
tarde, en Aragón, propagándose a las Indias y otros territorios. Si en los primeros años, el tribunal iniciaba 
su actuación con el edicto de gracia, exhortando a la autodenuncia de los herejes, que de este modo 
quedaban reconciliados y con castigos benignos, pronto se pasó, en el siglo XVI, al edicto de fe, con el 
que se amenazaba quedar incurso en la excomunión para quien no denunciara al hereje o una herejía 
que conociera. Esto dio lugar, en aquella sociedad con profundas convicciones cristianas, en un marco 
de abundantísimas denuncias, incluso entre miembros de la misma familia, sirviendo bastardamente para 
zanjar rencillas personales. Hubo presunción de culpabilidad para el acusado, con su arresto, al estimarlo 
presunto hereje, sin que se le comunicara el nombre del delator, ni del objeto por el que se le acusaba, 
lo cual facilitaba el descubrimiento de otros asuntos o irregularidades en las declaraciones o confesión 
del acusado. El reo podía ser absuelto, lo que sucedía en casos poco habituales, o condenado a penas 
diversas, desde la pena de muerte a la simple sanción pecuniaria, pasando por el destierro, confiscación 
de bienes, uso del sambenito o traje penitencial, la cárcel o la condena a galeras. ESCUDERO, José Anto-
nio, Curso de Historia del Derecho. Fuentes e Instituciones, 2ª ed., Madrid, 1995, pp. 642-644. Vid. KAMEN, 
Henry, La Inquisición española, Barcelona, 1980.

62 Vid. Lista alphabetica de las ciudades, villas, y lugares, tocantes a los distritos de las Inquisiciones 
de España, residentes en las Ciudades de Córdoba, Llerena, Sevilla, Granada, Murcia, Valencia, Barce-
lona, Zaragoza, Logroño, Santiago de Galicia, Valladolid, Cuenca y Toledo, Barcelona, 1699; Biblioteca 
Universidad de Cantabria, microfilme, sign. mf 6, original publicado en 1754.

63 SIERRO MALMIERCA, Feliciano, Judíos, moriscos e Inquisición, Salamanca 1990, pp. 139-140.
64 MARTÍN BENITO, José Ignacio, Historia de las Diócesis españolas. 18. Iglesias de Ávila, Salamanca 

y Ciudad Rodrigo. Coord. Teófanes Egido, Madrid, BAC, 2006, pp. 457-458.
65 Para hacer una idea general del tribunal, servirá la analogía con los de las Islas Canarias, Córdoba 

y Cataluña, en ACOSTA GONZÁLEZ, Andrés, Estudio comparado de tribunales inquisitoriales (períodos 
1540-1570 y 1571-1621), Madrid, 1990.

66 Resulta sorprendente que no se aluda a la intervención del fiscal inquisitorial, porque su tarea 
consistía en denunciar ante los inquisidores a cualquier sujeto sospechoso de herejía o a sus encubridores 



Gonzalo Vicioso Pacheco, un laico mirobrigense, ¿teólogo heterodoxo? Año 1585	 79

Y se avia ydo al provisor de Ciudad Rodrigo67 y lo avia sentenciado en 
çiertas penas.

Juan Antonio Llorente, en su discurso cuarto, expone brevemente la tra-
mitación de la “información sumaria en causas de fe”, matizando los pasos 
que se seguirían en la generalidad de supuestos análogos al que contem-
plamos en la causa de Gonzalo Vicioso68. Recordaba Martínez Millán69 que 
el procedimiento para perseguir a los herejes durante la Edad Media fue el 
seguido por la Inquisición hispana, ya que los inquisidores visitaban las villas 
y ciudades, en las que predicaban el llamado “tiempo de gracia”, porque los 
que se autodelatasen en el plazo de 40 días no eran castigados”, y además 
promulgaban el edicto de fe, ordenando que fueran denunciados los herejes 
bajo pena de excomunión. A partir de la delación, comenzaba el proceso, 
que finalizaba con la lectura de la sentencia, hecha pública en el auto de fe.

El primer problema planteado era la calificación de su conducta en pri-
mera instancia, que según la bula Multorum querella, de Clemente V, pro-
mulgada a principios del siglo XIV, pero que mantuvo su vigencia durante 
todo el tiempo de actividad de la Inquisición española, se obligaba a un pro-
ceso conjunto del ordinario y del inquisidor, aunque cada uno podía ejecutar 
diligencias con independencia, tales como citar testigos, inquirir la confesión 
del reo, lo cual no podían realizar a la hora de dictar la sentencia.

Es probable que el propio licenciado Bernardo Olmedilla fuera el inicia-
dor del proceso contra Vicioso, o un comisario del Santo Oficio, sin jurisdic-
ción delegada, residente en Ciudad Rodrigo70, a la luz de la posible denuncia 

e incluso formular los cargos contra ellos, pudiendo recurrir la sentencia ya pronunciada. Cf. MARTÍNEZ 
MILLÁN, José, La Inquisición española, Madrid, 2007, p. 156.

67 El título de nombramiento del Inquisidor General contenía en síntesis las facultades del mismo, 
otorgadas por el Romano Pontífice, entre las que estaban las de “perseguir y juzgar herejes”, así como la de 
“inhibir a cualquier tipo de juez eclesiástico en cuestiones de fe, incluyendo obispos”. MARTÍNEZ MILLÁN, 
José, La Inquisición española, Madrid, 2007, p. 151.

68 Parte de la denuncia del delator ante el Tribunal de la Inquisición, que juzga digna de proseguirse, 
iniciando los trámites con examinar al propio delator para que aclare al máximo sus anteriores manifesta-
ciones, especialmente lo que no pareciere bien claro, y cuanto se considere necesario en aras de averiguar 
la verdad, identificando todas las personas, y cada una de ellas, que “sepa puedan haber oído o presenciar 
las cosas delatadas”, pasándose inmediatamente a las deposiciones de los testigos. En el capítulo quinto 
se refiere a la calificación en sumario, mientras en el sexto trata de la acusación y defensa del reo, y en el 
siguiente de las prisiones del tribunal. LLORENTE, Juan Antonio, Los procesos de la Inquisición. Discursos 
sobre el orden de procesar en los tribunales de la Inquisición. Edición crítica y estudio preliminar de Enri-
que de la Lama, Pamplona, 1995, pp. 176-202.

69 MARTÍNEZ MILLÁN, José, La Inquisición española, Madrid, 2007, p. 45.
70 Los comisarios eran representantes directos de los Inquisidores en el distrito, y recaía su nombra-

miento en personas cualificadas, capaces de descubrir la heterodoxia, de modo que normalmente eran 



80	 Justo García Sánchez

de un delator, que es lo más probable, quien lo acusaría inicialmente ante 
el propio inquisidor de Llerena durante la visita, que había iniciado el 13 de 
febrero de 158471, con su secretario, licenciado Salvatierra, y el nuncio Juan 
de la Serna, o uno de los comisarios del Santo Oficio ejerciente en Miróbri-
ga, donde había dos en 1612, o incluso directamente por parte del delator 
al provisor Civitatense, que ejercía la jurisdicción por el nombramiento del 
Obispo72, y que pudo ser el doctoral Gutiérrez, o bien a través de la encuesta, 
con manifestaciones de personas “buenas y honradas”73.

Ha señalado Martínez Millán74, que de los dos tipos de proceso, disposi-
tivo e inquisitivo, que tuvo lugar en estas cuestiones, el tribunal eclesiástico 
utilizó siempre el inquisitivo, para cuyo inicio bastaba la iniciación de actua-
ciones con la mera constancia pública y notoria de un hecho delictivo.

A tenor de las de los testimonios concordes de los cinco primeros depo-
nentes en la testifical, a los que se agrega el sexto, con cierto matiz novedoso 

eclesiásticos, bien instruidos, con solvencia económica, y asentados en las cabezas de partido, arciprestaz-
gos o vicarías, e incluso en cualquier lugar que se juzgare conveniente.

71 Recuerda Feliciano Sierro que se pregonó su llegada por las calles de la localidad, con la compañía 
de seis o siete familiares del lugar, citando a los vecinos, menos de dos mil, a que escucharan el auto de fe 
en la catedral de Santa María, el domingo siguiente, “al que debían asistir todas las personas mayores de 12 
años, bajo pena de excomunión mayor”, lo que convocó una multitud que no cabían en el principal tem-
plo de la diócesis, y fue preciso leerlo en otras iglesias del pueblo. La visita de este inquisidor duró hasta 
el 9 de junio, porque fue a proseguirla a San Felices de los Gallegos, mientras la siguiente visita inquisito-
rial a Miróbriga no se ejecutaría hasta 1587, mediante el doctor Rodrigo de Mendoza, placentino. SIERRO 
MALMIERCA, Feliciano, Judíos, moriscos e Inquisición en Ciudad Rodrigo, Salamanca, 1990, pp. 88-91.

72 El provisor y vicario general era un eclesiástico, presbítero, sin cura de almas, que ejercía en la 
diócesis tanto jurisdicción contenciosa como voluntaria, y para los que algunos juristas defendieron su 
competencia como jurisdicción ordinaria, conforme a la vigente regulación canónica, del cn. 475 del CIC 
de 1983. OLIVARES D’ANGELO, Estanislao, en Diccionario de Derecho canónico, dir. por Carlos Corral y 
José María Urteaga, Madrid, 1989, p. 623, s. v. vicario general. Palazzini entiende, en el análisis del CIC de 
1917, que el vicario general es “episcopi coadiutor et unum concistorium cum illo efformat. Est ordinarius, 
imo ordinarius loci et vi officii ei competit proinde iurisdictio tam in spiritualibus quam in temporalibus in 
universa diocesi”. PALAZZINI, Petrus, Dictionarium morale et canonicum, t. IV, R-Z, Romae,1968, pp. 664-
666, s. v. vicarius generalis.Sobre este oficial que ayuda al gobierno diocesano en materia de jurisdicción, 
vid. GOLMAYO, Pedro Benito, Instituciones del Derecho canónico, t. I, 2ª ed., Madrid, 1866, pp. 213-218.

73 Examinado el elenco de “acusados”, en los elencos del inquisidor doctor Bernardo de Olmedilla, 
en el obispado de Ciudad Rodrigo, en 1584, y las posteriores hasta 1597, junto a otro listado ulterior de 
causas del mismo inquisidor de Llerena en el obispado Civitatense, referido solo a 1584, no aparece nin-
gún Gonzalo Vicioso, ni un Vicioso Pacheco, y solamente Antonio Pacheco Centeno, vecino y regidor de 
Ciudad Rodrigo, o Juan Pacheco Castillejo, o Melchor Pacheco, administrador de puertos secos, hasta un 
total de 94 causas. SIERRO MALMIERCA, Feliciano, Judíos, moriscos e Inquisición en Ciudad Rodrigo, Sala-
manca, 1990, pp. 92-129. En el Auto público de fe, celebrado en la Inquisición de Llerena, el domingo 27 
de marzo de 1588, se enumeran 28 penitenciados por diversas herejías, y 3 penitenciados con abjuración 
de levi y de vehementi, “por testificación y sospecha de aver guardado la ley de Moysen”, que no era el 
caso de Gonzalo Vicioso. Ibid., pp. 129-132.

74 MARTÍNEZ MILLÁN, José, La Inquisición española, Madrid, 2007, pp. 214-217.



Gonzalo Vicioso Pacheco, un laico mirobrigense, ¿teólogo heterodoxo? Año 1585	 81

en las expresiones utilizadas por Vicioso, concordes respecto de la herejía, 
el juez diocesano Civitatense citó al imputado Vicioso, una vez que calificó 
las expresiones utilizadas ante los testigos como heréticas, desarrollándose 
un auténtico proceso, donde el acusado disponía de abogado, para hacer 
frente a los cargos inculpatorios, y probar su inocencia, aunque el fiscal asu-
mía la parte contraria, basándose fundamentalmente en la confesión del reo, 
obtenida incluso mediante coacción física o moral, producida en cualquier 
momento de la instrucción, y sobre todo en los testigos, al final de cuya fase 
probatoria se exponían por ambas partes las conclusiones finales.

Este proceso en la jurisdicción de Ciudad Rodrigo concluyó con la con-
dena del comerciante a unas penas que no se especifican, aunque pudieran 
ser las de prisión temporal, flagelación, pena pecuniaria, e incluso algún sig-
no externo de la infamia75 en que había incurrido el hereje-blasfemo76.

Remitida la causa al tribunal de Llerena, o porque así lo suplicó el conde-
nado, o recurrió el fiscal la sentencia dictada en primera instancia por el juez 
diocesano, se tramitó contra el mirobrigense una causa de fe, ante el propio 
tribunal pacense, siguiendo los trámites legalmente establecidos77.

75 La noción de infamia proviene del Derecho romano, y era una circunstancia modificativa de la 
capacidad jurídica del individuo, viniendo asociada a la comisión de ciertos delitos y al incumplimiento de 
determinadas obligaciones. Implicaba la mala reputación social de una persona comprobada por las leyes 
y las costumbres, que tenía relevancia jurídica, ya que los infames venían reprobados en la nota censoria, 
si bien con posterioridad el pretor recogió algunas conductas que fueron sancionadas con la infamia, y 
recogidas en D. 3, 2, que vinieron ampliadas por Justiniano, en C. Iust. 10, 59. En Derecho justinianeo, 
siguiendo al Derecho republicano, los infames no podían acceder y ejercer cargos públicos, ni tampoco 
estar legitimados para el ejercicio de las acciones “populares”. Vid. TORRENT RUIZ, Armando, Diccionario 
de Derecho romano, Madrid, 2005, p. 467, s. v. infamia; FERNÁNDEZ DE BUJÁN, Antonio, Derecho privado 
romano, 8ª ed., Madrid, 2014, pp. 201-203.

76 Entiende Martínez Millán que el elemento innovador que introdujo la Bula “clementina” consistió 
en instaurar una decisión colegiada en el momento de pronunciar la sentencia, a fin de evitar abusos de 
ambos jueces, de modo que, si había disentimiento entre ambos, la competencia de la causa disputada 
se remitía al Santo Padre, cuyo pronunciamiento era definitivo, y aceptado por ambas partes. MARTÍNEZ 
MILLÁN, José, La Inquisición española, Madrid, 2007, pp. 46-47.

77 Explica Llorente las audiencias de moniciones al reo, en su discurso octavo, a través del examen 
directo del reo llamado a la sala “para darle la primera audiencia”, donde se sienta el reo en un escabel 
de madera, y le hacen preguntas generales sobre su persona, familia, doctrina, etc., y al final se le encarga 
que refiera todo el discurso de su vida, para concluir con el enunciado de la causa que le llevó a la prisión 
del tribunal. La monición se repite por tres veces en tres distintos días, por ver si cada día manifiesta más 
hechos, o dichos, al revisar su memoria. Estas audiencias no liberan nunca al reo, ya que al final de las 
mismas, el acusado sigue siendo tal, sea cual sea su actitud durante esas jornadas y declaraciones, porque 
lo único que consigue es la dilación de la causa y una vana confianza en caso de confesar su culpa y 
pecado. LLORENTE, Juan Antonio, Los procesos de la Inquisición. Discursos sobre el orden de procesar en 
los tribunales de la Inquisición. Edición crítica y estudio preliminar de Enrique de la Lama, Pamplona, 
1995, pp. 202-204.



82	 Justo García Sánchez

Y en la primera audiençia78 que con el se tubo dixo que a proposito 
de la dicha representaçion la qual le avia paresçido muy bien, y avia 
dicho que antes que Christo nuestro Señor encarnase entendia el que no se 
representavan Padre e Hijo y Espiritu Santo sino Dios Padre solo, pero que 
luego que lo dixo se remitio a lo que la Santa Madre Iglesia Romana tiene 
y enseña, y que siempre avia entendido y entiende que ay tres personas en 
la Santissima Trinidad Padre e Hijo y Espiritu Santo que es un solo Dios 
verdadero, y esta fue siempre su intençion, y entendio que aunque esto hera 
ansi como lo es, que en la representaçion antes de la Encarnaçion de Christo 
nuestro Señor no se representava mas que Dios Padre y por esto avia dicho 
lo que tenia declarado y no lo avia dicho mas que una vez ni le avia pasado 
otra cossa por la imaginacion, que antes que Christo encarnase, dexase de 
aver tres personas Padre e Hijo y Espiritu Santo y no tubo maliçia ni dolo.

La única manera que tenía el acusado de liberarse de la pena era si 
rechazaba bajo juramento los cargos que contra él se habían presentado, a 
cuyo fin se obtenía la deposición de otras personas que daban testimonio de 
su credibilidad, puesto que los compurgadores se limitaban a considerar al 
acusado como digno de veracidad o no en su juramento. En el supuesto de 
no convencer a los inquisidores, se le juzgaba culpable, pero la pena variaba 
según la gravedad del delito79:

78 Señalaba el jesuita Cappa, a finales del siglo XIX, que si la falta “concienzudamente averiguada no 
era de mucha trascendencia, se le condenaba al reo a la audiencia de cargo, que consistía en la secreta 
comparecencia del acusado ante el tribunal ó algún comisario inquisidor, el cual, a presencia de otra per-
sona de categoría inquisitorial, le hacía cuantos cargos arrojaba el sumario; no con adusta autoridad, sino 
cordial y amistosamente, lo exhortaba a la enmienda, ó lo reprendía ó apercibía para lo futuro, ó, cuando 
mas, se le imponía el que por ocho o quince días hiciera ejercicios espirituales, todo con tanto secreto, 
que el reo no perdía cosa alguna de su fama. Pero si la falta era de las que se calificaban de graves, se 
prendía irremisiblemente al reo y se le conducía a las cárceles del Santo Oficio. Por espacio de diez días 
se le recibían tres declaraciones ordinarias, una cada tres días, y cuantas él quisiera dar, exhortándole en 
todas a que llanamente dijera la verdad, pues en este Tribunal tanto era más suave la penitencia, cuanto la 
acusación propia más sincera. Además de las tres declaraciones referentes al delito, había uno ó más inte-
rrogatorios, en los que con toda diligencia se averiguaba cómo estaba el reo en la doctrina, qué frecuencia 
había tenido de Sacramentos y sobre su familia, pueblo, educación, instrucción, amigos, ocupaciones y 
cosas análogas. La averiguación de la verdad era el único fin que todo esto se proponía el Santo Oficio. 
Espirados los diez días, el promotor fiscal del Santo Oficio hacía la acusación formal del reo a presencia 
del Tribunal, a partir de un sumario fielmente extractado, que se leía al acusado, para que contestase a los 
capítulos de la acusación fiscal”. Hecho esto, se daba al reo el sumario, y el fiscal callaba en la acusación el 
nombre de los testigos que habían depuesto, día y lugar de comisión del delito de herejía, facilitándosele 
un abogado si no tenía, quien preparaba la defensa y contestación de su cliente. CAPPA, Ricardo, S. I., La 
Inquisición española, edit. por Gregorio del Amo, Madrid, 1888, reimpr. facs. Valencia, 1998, pp. 91-98.

79 Una exposición sucinta del edicto de fe, la detención del reo, el proceso y la sentencia, con el 
auto de fe, vid. en PÉREZ, Joseph, La Inquisición española. Crónica negra del Santo Oficio, Madrid, 2005, 
pp. 307-363.



Gonzalo Vicioso Pacheco, un laico mirobrigense, ¿teólogo heterodoxo? Año 1585	 83

Hecho con el su proçesso en forma y concluso definitivamente, fue vota-
do a que oyese una Missa en la Sala del Audiençia en forma de penitente80 
y abjurase de levi81 y pagasse çinquenta ducados para gastos del Santo Offi-
cio82, attento que paresçio no aver tenido dolo, y al mucho arrepentimiento 
que mostro con muchas lagrimas, en todas las audiencias y ser hombre noble.

Como vemos, de las tres formas de abjuración83, mediante la cual el reo 
juraba detestar la herejía, era “de levi”84, porque el tribunal llerenense no en-
contró más que una sospecha leve o ligera de herejía85, fundamentalmente 

80 Entre las insignias penitenciales figuraba la de cortar el cabello al rape, y se les afeitaba la cara 
completamente. Era un signo de ignominia que venía por tradición desde los primeros siglos de la Iglesia. 
No creemos que le pusieran la soga al cuello, como signo de haber delinquido contra la fe y religión, y 
que llevaban al auto de fe los que debían hacer alguna abjuración. Nada se dice del Sambenito, o saco 
bendito, que tenía en la parte posterior una cruz de color rojo azafranado, según Golmayo, al que se lla-
maba de San Benito, o, como dice Cappa, era un escapulario grande hasta la rodilla y de color amarillo, 
aunque debía tratarse de una abjuración de vehementi, que no es el caso. Vid. GOLMAYO, Pedro Benito, 
Instituciones del Derecho Canónico, 2ª ed., t. II, Madrid, 1866, p. 334, nota 3; CAPPA, Ricardo, S. I., La 
Inquisición Española, edit. por Gregorio del Amo, Madrid, 1888, reimpr. facs. Valencia, 1998, pp. 98-135.

81  Esta era muy habitual en la Iglesia, por lo cual la sentencia dada por el tribunal inquisitorial de 
Llerena, a tenor de que los indicios del delito eran leves, suponía el menor grado de culpabilidad posible 
del reo. Normalmente, el acusado acudía al auto de fe, donde se le advertía, reprendía y multaba en una 
cantidad de numerario, aunque a veces incluso se le desterraba o se le azotaba públicamente. El acto de 
abjuración llevaba consigo que el penitenciado juraba públicamente que no se apartaría de la fe católica, 
detestando cualquier herejía y comprometiéndose a denunciar cualquier actuación que lo implicase, bien 
de palabra, bien de obra

82 Esta materia del notable incremento de la hacienda de la Inquisición, con sus numerosos magis-
trados, ministros y oficiales, a los que habría de abonarse su correspondiente salario, en una distribución 
geográfica de los numerosos tribunales en los reinos Peninsulares, con sus receptores y contadores, ha 
sido analizada con rigor y expuesta en síntesis por José Millán, quien señala cómo en la reforma de mitad 
de esa centuria decimosexta se dotó de fuentes de ingresos a cada tribunal, para que cubriera sus propios 
gastos, aparte de las canonjías asignadas a los inquisidores y de la rendición de cuentas. Felipe II nombró 
en 1560 un contador para cada dos tribunales, una de cuyas fuentes eran las condenas pecuniarias de los 
acusados, como es nuestro caso, aparte de las confiscaciones de bienes y rentas fijas, entre otros recursos. 
MARTÍNEZ MILLÁN, José, La Inquisición española, Madrid, 2007, pp. 186-214.

83  La abjuración consistía en el reconocimiento que hacía el acusado del error de herejía que hubie-
re cometido y su consiguiente arrepentimiento. Ambas cosas eran indispensables para la “reconciliación”, 
y consiguiente reintegración dentro de la Iglesia.

84 Vid. PÉREZ, Joseph, Breve historia de la Inquisición en España. Trad. castellana de María Pons 
Irazazábal, Barcelona, 2003, pp. 136-153.

85 La abjuración asumía una triple forma: la calificada “de levi”, fruto de la sospecha ligera de herejía, 
como ocurría con blasfemos; la intitulada “de vehementi”, en el supuesto de sospecha de culpabilidad o 
acusados que se negaban a confesar, a pesar de existir claras pruebas en su contra, o si el número de 
testigos que deponían era solamente de dos, de modo que el tribunal no había conseguido una demostra-
ción palpable de la herejía, aunque sí quedaba una fuerte sospecha. Respecto de la precedente, solamente 
variaba en el castigo, porque la fórmula era la misma. Finalmente, existía la abjuración “de formali”, que 
tenía lugar si los acusados eran declarados culpables o habían confesado su herejía. Vid. LLORENTE, Juan 



84	 Justo García Sánchez

porque incluso el propio acusado había manifestado públicamente una fe 
ortodoxa, y matizado que su expresión calificada como “herética y blasfema”, 
no tenía otro alcance que la valoración en sentido representativo del auto sa-
cramental, además de reducirse a una sola vez y reafirmar la ortodoxia plena 
con el dogma católico trinitario86.

Recordaba Llorente87 que el que fuere declarado hereje por sospecha leve 
y no hubiere sido antes amonestado judicial ni extrajudicialmente, no será 
castigado con pena alguna corporal, sino solo con penitencias, y apercibi-
miento, tal cual ocurre con Gonzalo Vicioso.

Puesto que el mirobrigense fue imputado como blasfemo88, y su expre-
sión iba contra Dios, la pena que se imponía al noble, por primera vez, era 
la pérdida de la cuarta parte de sus bienes89, aunque en este caso, al tratarse 
de simple sospecha de herejía, es posible que no tuviera que soportar esta 
penalidad.

Tampoco se le declaró formalmente hereje, y por lo mismo se habla 
de penitencia, con la asistencia a la Eucaristía en calidad de penitente. No 
obstante, al no venir incurso en aquella categoría, ni incurrió en la exco-
munión latae sententiae, ni en la irregularidad con infamia, así como otras 
consecuencias personales que le perjudicaban, sin que tuviera que acudir 

Antonio, Los procesos de la Inquisición. Discursos sobre el orden de procesar en los tribunales de la Inquisi-
ción. Edición crítica y estudio preliminar de Enrique de la Lama, Pamplona, 1995, pp. 204-206. GOLMAYO, 
Pedro Benito, Instituciones del Derecho Canónico, 2ª ed., t. II, Madrid, 1866, p. 334, nota 3. Dentro de los 
acusados se diferenciaba tres categorías: a) los que la Inquisición pensaba que eran culpables, pero no ha-
bía conseguido encontrar pruebas suficientes para probarlo, al mismo tiempo que los reos se declaraban 
inocentes; b) los que eran y se confesaban culpables, conocidos bajo el término “convictos y confitentes”, 
y c) los “pertinaces”, que eran los reincidentes, tras una primera condena, o si se les acusa por primera 
vez, niegan la culpabilidad, a pesar de las pruebas concluyentes. Solamente se permite la reconciliación a 
los de las dos primeras categorías, una vez adjurando sus errores, y así retornaban a la Iglesia, a pesar de 
que no pudieran ocupar cargos eclesiásticos ni empleos públicos, ni tampoco ejercer algunas profesiones, 
como médico, farmacéutico, cirujano o recaudador de impuestos, extendiéndose la inhabilitación a sus hi-
jos y nietos, si bien estos últimos podían superarla con el pago de una “composición”, que en realidad era 
una multa. Vid. PÉREZ, Joseph, Breve historia de la Inquisición en España, Barcelona, 2002, pp. 135-138.

86 Una característica de la abjuración de levi consistía en cuanto al contenido, que solamente debía 
referirse a la herejía de la que el sujeto era ligeramente sospechoso, sin que soportara una formulación 
general, aunque también esta podía tener lugar. Esto hacía que las penas fueran remedios saludables, 
tendentes a la corrección del acusado, acordes con la entidad del delito y la calidad de la persona.

87 LLORENTE, Juan Antonio, Los procesos de la Inquisición. Discursos sobre el orden de procesar en 
los tribunales de la Inquisición. Edición crítica y estudio preliminar de Enrique de la Lama, Pamplona, 
1995, p. 206.

88 Cf. GOLMAYO, Pedro Benito, Instituciones del Derecho canónico, 2ª ed., t. II, Madrid, 1866, p. 
350-354.

89 Al plebeyo se le daban 50 azotes. Posteriormente se moderarán las penas y quedarán al arbitrio 
judicial.



Gonzalo Vicioso Pacheco, un laico mirobrigense, ¿teólogo heterodoxo? Año 1585	 85

a la absolución episcopal, teniendo presente que solamente el obispo era 
competente para absolver de herejía, sin que pudiera delegar en sus vicarios 
generales para este cometido90.

El CIC vigente, al tratar de los delitos contra la religión, en el cn. 1364, 
&1, dispone la pena de excomunión latae sententiae para el hereje, aunque 
es preciso que la opinión heterodoxa se manifieste exteriormente y que al-
guien lo perciba, siendo precisa, de ordinario, la intervención de la autoridad 
eclesiástica, para quedar incurso en el delito, con la agravante de contumacia 
prolongada o la gravedad del escándalo, a tenor del &2 del mismo cn., cuyas 
circunstancias pueden agregar otras penas.

Terminamos estas reflexiones del proceso de Gonzalo Vicioso con las 
palabras del salmantino Francisco Martín Hernández91, al presentar la Res-
tauración católica de aquella centuria: el Concilio de Trento ha servido como 
punto de partida para el nuevo caminar de la Iglesia… Se avivó la fe de los 
creyentes; aumentó la frecuencia de los sacramentos y se dieron nuevos in-
centivos a la piedad cristiana; se dignificó la vida y el oficio sacerdotal; se 
recreó la ciencia católica, el arte y la cultura; creció el entusiasmo misionero 
y se hizo posible un nuevo ambiente de espiritualidad, de vida cristiana y de 
caridad fraterna… Todo se debió al esfuerzo de todos, lo cual corresponde 
en nuestro tiempo al impulso del Vaticano II, con la colaboración desde los 
papas y obispos a los curas de pueblo, religiosos, misioneros, artistas, es-
crituras espirituales y la pléyade de santos, muy presentes entonces y en la 
actualidad.

Oviedo, 25 de marzo de 2016

90 Concilio de Trento, sesión 24, de reformatione, cap. 6. Vid. GOLMAYO, Pedro Benito, Instituciones 
del Derecho canónico, 2ª ed., t. II, Madrid, 1866, p. 321.

91 MARTÍN HERNÁNDEZ, Francisco, La Iglesia en la Historia. II. Una visión serena y desapasionada 
de la Iglesia en el mundo, Madrid, 1984, p. 151.



86	 Justo García Sánchez

APÉNDICE I92

In marg. “Çiudad Rodrigo

Gonçalo Viçioso Pacheco de hedad de treinta y çinco o treinta y seis 
años, que bive de su hazienda, natural y vezino de Çiudad Rodrigo, fue tes-
tificado por seis testigos.

Los çinco de los quales dizen que tratando sobre una representaçion que 
se avia hecho de la Encarnaçion el dia de Nuestra Señora de março en la qual 
avia la figura del Padre e Hijo y Espiritu Santo, dixo el dicho Gonçalo Viçioso 
que aquellas dos figuras que avian entrado del Hijo y del Espiritu Santo que 
no avian de entrar porque hasta que nuestro Señor encarno, no avia avido 
tres personas distintas, y que quando nuestro Señor encarno se distinguieron.

Y uno de los testigos le reprehendio que no dixese aquello, y el respon-
dio que aquello entendia ser assi, y que lo determinaria con quantos Letrados 
avia.

Y otro de los çinco testigos dize averselo oydo, mas que como podía 
ser estar el Hijo sentado con el Padre tan grande como El antes que hubiese 
encarnado ni nasçido y que reprehendiendoselo este testigo, diziendole que 
el Hijo de Dios hera tan viejo y tan sin prinçipio y ab eterno como El Padre 
y un solo Dios, el dicho Gonçalo Biçioso callo entonces y no respondio cosa 
alguna.

El sesto testigo dize averselo oydo al dicho Gonçalo Biçioso estando 
viendo una pintura de una imagen adonde estaba nuestra Señora y el ar-
cangel Sant Gabriel y el Espiritu Santo ençima en figura de paloma, y a este 
proposito aver dicho el dicho Viçioso que en el auto que se avia hecho de 
la Encarnaçion no avia de aver mas de una persona, y que assi no estaba alli 
mas que el Espiritu Santo y nuestra Señora.

Fue qualificado por heretico y blasfemo y con esto fue mandado llamar 
a este Santo officio.

Y en la primera audiençia que con el se tubo dixo que a proposito de 
la dicha representaçion la qual le avia paresçido muy bien, y avia dicho que 
antes que Christo nuestro Señor encarnase entendia el que no se representa-
van Padre e Hijo y Espiritu Santo sino Dios Padre solo, pero que luego que 
lo dixo se remitio a lo que la Santa Madre Iglesia Romana tiene y enseña, y 
que siempre avia entendido y entiende que ay tres personas en la Santissima 
Trinidad Padre e Hijo y Espiritu Santo que es un solo Dios verdadero, y esta 

92 Inquisición: Relación de causas de fe del Tribunal de la Inquisición de Llerena, desde el 3 de julio 
de 1586 al 27 de marzo de 1588: esta causa no tiene data concreta.



Gonzalo Vicioso Pacheco, un laico mirobrigense, ¿teólogo heterodoxo? Año 1585	 87

fue siempre su intençion, y entendio que aunque esto hera ansi como lo es, 
que en la representaçion antes de la Encarnaçion de Christo nuestro Señor no 
se representava mas que Dios Padre y por esto avia dicho lo que tenia decla-
rado y no lo avia dicho mas que una vez ni le avia pasado otra cossa por la 
imaginacion, que antes que Christo encarnase, dexase de aver tres personas 
Padre e Hijo y Espiritu Santo y no tubo maliçia ni dolo.

Y se avia ydo al provisor de Ciudad Rodrigo y lo avia sentenciado en 
çiertas penas.

Hecho con el su proçesso en forma y concluso definitivamente, fue vo-
tado a que oyese una Missa en la Sala del Audiençia en forma de penitente y 
abjurase de levi y pagasse çinquenta ducados para gastos del Santo Officio, 
attento que paresçio no aver tenido dolo, y al mucho arrepentimiento que 
mostro con muchas lagrimas, en todas las audiencias y ser hombre noble.

In marg. XVIII.DCCL”.

AHN. Sección Inquisición. Leg. 1988, exp. 24. Negativo: 5969, fols. s. n.

APÉNDICE II

“Real provision dirigida al corregidor y alcaldes mayores de Ciudad Ro-
drigo (Salamanca), a petición de Gonzalo Vicioso Pacheco, vecino de dicha 
ciudad, para que dada su condicion de hidalgo, sea liberado de la carcel en 
la que se encuentra por la deuda que mantiene con la catedral de la misma 
ciudad.

A pedimiento de Gonçalo Vicioso Pacheco vezino de la ciudad (tachado 
Aviola). Septiembre 1596.

Don Phelipe por la gracia de Dios rrey de Castilla, de Leon, de Aragon, 
de Portugal, de Navarra, de Granada, de Toledo, de Mallorca, de Cerdeña, de 
Cordova, de Corcexa, de Murcia, de Xaen, de Flandes e de Tirol ecetera. A 
todos los corregidores asistentes gobernadores/ alcaldes mayores e hordina-
rios e otros jueces e justiçias qualesquier de todas las ciudades villas e luga-
res de los nuestros rreynos e señorios y a cada uno de vos en buestros luga-
res e jurisdiçiones a quienes esta nuestra provision fuere mostrada. Salud y 
gracia. Sepades que pleito passo// y se trato en la nuestra corte e chancille-
ria ante el presidente e oidores de la nuestra audiencia entre Gonçalo Vicio-
so Pacheco vecino de la ciudad de Ciudad de Rrodrigo y su procurador de 
la una parte y el dean y cavildo de la santa iglesia catredal de la dicha ciudad 
de Çiudad Rrodrigo y// su procurador de la otra el qual vino a esta rreal 
audiencia en grado de apelacion de ciertos autos en el dados y proveidos 
por el nuestro corregidor de la dicha ciudad por los quales estando el dicho 
Gonçalo Viçioso Pacheco presso en la carcel publica// por ciertas quantias 



88	 Justo García Sánchez

de maravedis que devia a el dicho cavildo porque estaban echas execuçio-
nes e remate en sus vienes e persona y aviendose pedido por parte del dicho 
Gonçalo Viçioso Pacheco a el dicho corregidor le mandasse soltar de la di-
cha prision por ser// fixo dalgo no lo hiço antes lo denegaron la dicha sol-
tura segun en los dichos autos y mandamientos se contenia y en el dicho 
pleito por parte del dicho Gonçalo Viçiosso Pacheco se alego de su justicia 
pretendiendose avian de rrevocar los dichos/ autos y mandarle dar nuestra 
carta e provision para que el dicho corregidor o su alcalde mayor le soltasse 
y por parte del dicho dean y cavildo y mayordomo de la dicha santa yglessia 
se contradixo lo susodicho pretendiendo sse avia de denegar a el dicho// 
Gonçalo Viçiosso la dicha soltura e sobre ello se prossiguio el dicho pleito 
hasta que fue concluso y en el por los dichos nuestro Presidente e oidores 
se dieron autos y mandamientos por los quales denegaron al dicho Gonçalo 
Viçiosso la dicha soltura y dados los dichos autos pareçieron Antonio Perli-
nes en nombre del dicho Gonçalo Viçiosso Pacheco e pressento ante ellos 
una petiçion en que dixo que aviendose rretenido el dicho pleito en la dicha 
nuestra audiencia el dicho corregidor se avia entremetido a prender a el di-
cho su parte y le avia prendido e rretenido presso en la carcel publica de la 
dicha ciudad y de buestro oficio y sin pedimiento que las partes contrarias 
por rraçon de cierta deuda que desçia les devia su parte por que avia sido 
ejecutado e por ser como hera el dicho su parte// hombre noble e hixodalgo 
devengar quinientos sueldos segun fuero del pena y en tal possession era 
avido e tenido e comunmente reputado ansi en essa dicha ciudad como en 
todas las otras ciudades y partes donde a vivido e morado el e sus padres e 
abuelos// e sus antepasados e aviendole guardado como a tales sus fran-
queças y onrras e preeminençias y libertades que a todos los hombres hixos 
dalgo se les suelen guardar conforme a derecho y a las leyes destos nuestros 
rreynos no podia ni devia el dicho su parte (estar) presso por deuda cevil no 
siendo el qual si otras veces avia estado presso por deuda donde el dicho su 
parte avia sido luego mandado soltar por las dichas Justicias de la dicha ciu-
dad sin que ubiesen los acreedores rreclamado ni apelado contra ello como 
consta de los dichos autos deste dicho pleito que nesçesario siendo hacia// 
presentacion por lo qual nos suplico que avida la dicha rrelacion por verda-
dera o la parte que bastasse mandassemos dar a su parte nuestra carta e 
provision rreal para que las dichas justiçias de la dicha ciudad soltassen a su 
parte de la dicha carcel e prision donde estaba por rraçon de la dicha// pri-
sion y deuda que a mayor abundamiento se ofrecia a dar ynformacion el 
dicho su parte (de ser) hixodalgo notorio y de todo lo en su pedimiento 
contenido e pidio justiçia = de la qual dicha petiçion por los dichos nuestro 
presidente e oidores se mando dar treslado a// la parte de el dicho cavildo 
de la dicha santa iglesia de Ciudad Rrodrigo e Francisco Lopez en su nombre 
presento ante los dichos nuestro presidente e oidores una peticion en res-



Gonzalo Vicioso Pacheco, un laico mirobrigense, ¿teólogo heterodoxo? Año 1585	 89

puesta de lo susodicho en que dixo = que// debiamos de negar a la parte 
contraria la dicha soltura que pedia conforme a los dichos autos de vista e 
rrevista que contra el se avian dado en este pleito por todo lo demas que 
estaba dicho y alegado en que se avia afirmado con los dichos autos de vis-
ta e rrevista// denegando a la parte contraria la dicha soltura e no aver lugar 
el volver a pedir porque la parte contraria la dicha soltura no era tal hixodal-
go porque no se provava ni averiguava que su padre ni aguelo ubiesen es-
tado en tal possesion de hixosdalgo// ni derramas ni concexiles ni que 
ubiessen hestado en tal posesión de hixosdalgo porque en la dicha ciudad 
de Çiudad Rodrigo de mas de cinquenta años a esta parte no se pagava pe-
cho rreal ni concexil por ningun vecino de la dicha ciudad por ser como es 
libre de pechos y tributos// y ansi no se podía pedir ni probar por la parte 
contraria ser hixodalgo ni su padre ni aguelo por lo qual nos pidio e suplico 
mandasemos denegar a la parte contraria la dicha soltura y pido justiçia de 
la qual dicha peticion = Por los dichos nuestro presidente// e oidores fue 
mandado dar treslado a la otra parte del dicho Gonçalo Vicioso Pacheco no 
se alego contra ello cosa ninguna contra ello e sobre ello el dicho pleito fue 
conclusso e cada parte rrecevida la prueba en forma e con cierto termino 
dentro// del qual por parte del dicho Gonçalo Viçiosso Pacheco se hizo cier-
ta provança por testigos de que sse pidio e hizo publicacion y el dicho plei-
to fue concluso e visto por los dichos nuestro presidente e oidores dieron e 
pronunciaron// sobrello un auto e mandamiento señalado de las rrubricas e 
de sus firmas del tenor siguiente = In marg. Auto = Entre Gonzalo Vicioso 
Pacheco vecino de la ciudad de Ciudad Rrodrigo y Antonio de Perlines su 
procurador de la una// parte y el dean y cavildo de la santa iglesia de la 
dicha ciudad y Francisco Lopez su procurador de la otra visto este proceso 
y autos de el por los señores presidente e oidores de la audiencia del rrey 
nuestro señor en// Valladolid a quatro días del mes de setienbre de mill e 
quinientos e noventa e seis años dixeron que debian declarar e declararon 
el dicho Gonçalo Biciosso Pacheco no poder estar presso por deuda cevil 
con que por lo sussodicho// no se ha visto el dicho Gonçalo Vicioso Pache-
co adquerido derecho alguno a su hidalguía ansi en posesion como en pro-
piedad = el qual dicho auto fue notificado a los procuradores de las dichas 
partes en sus personas// del por ninguna dellas no se suplico e puso en cosa 
juzgada y agora la parte de Gonzalo Vicioso Pacheco nos pidio e suplico le 
mandasemos dar nuestra carta e provision del dicho auto para que lo en el 
fecho sea guardado// cumplido y executado o como la nuestra merced fues-
se, lo qual visto por los dichos nuestro presidente e oidores fue mandado 
llevar a el semanero para que lo viesse e proveiesse e visto por el licenciado 
don Jeronimo de Medinilla oydor de la dicha Audiencia ssemanero que a la 
saçon hera dio y pronuncio un auto y mandamiento señalado de su firma de 
el tenor siguiente = In marg. Auto = Vista esta peticion por el señor licencia-



90	 Justo García Sánchez

do don Jeronimo de Medinilla// oydor de la audiencia rreal de el rrey nues-
tro señor e del su Consexo en Valladolid a diez y siete días del mes de se-
tienbre de mill e quinientos e noventa e seis años = dixo que mandava e 
mando dar carta e provision en forma a la parte// del dicho Gonçalo Viçioso 
Pacheco para que se guarde el auto e mandamiento como por el se contiene 
e conforme a los dichos autos e de pedimento e suplicacion de la parte de 
el dicho Gonçalo Viçioso Pacheco// por los dichos nuestros presidente e 
oidores fue acordado que debiamos mandar dar esta nuestra carta e provi-
sion rreal para vos los dichos Jueces e justicias en la dicha rraçon e nos tu-
vimoslo por// vien por que vos mandamos que luego que con esta nuestra 
carta fueredes rrequeridos por parte del dicho Gonçalo Viciosso Pacheco 
veais los dichos autos y mandamientos que de suso van incorporados e los 
guardeis e cunplais// y agays e mandeis guardar cumplir y executar por ma-
nera que ayan cumplido efecto e no fagades ende al so pena de le dar cin-
quenta mil maravedis para la nuestra camara so la qual dicha pena manda-
mos// qualquier escribano publico que para ello fuere llamado bos notifique 
esta nuestra carta e de fee e testimonio signado con ssu signo porque sepa-
mos como se cunple nuestro mandado. Dado en Valladolid a veinte días de 
el mes de setiembre de mill e quinientos e noventa e seis años = El licencia-
do Figueroa Maldonado. El licenciado Jheronimo de Medinilla. El doctor 
Bartolome Piçarro”.

ARChVa. Registro de Ejecutorias, CAJA 1817,49. A 20-9-1596. Escribano del 
pleito: Juan de Zarandona. Escribanía de Masas. 20 hojas


